
Acta Theologica	 2010:2

RESENSIES/REVIEWS

Naudé, Piet J. 

Neither Calendar nor Clock. Perspectives on the Belhar Confession 

(Grand Rapids: Eerdmans, 2010) bladsye 255, R176.00, ISBN 978-0-8028-
6259-4.

Só tydig soos wat die Belhar Belydenis se ontstaan was, só tydig is die 
verskyning van hierdie boek. Dit is nie sommer aldag dat enige van dié twee 
gebeur nie. Die Belhar Belydenis sou ’n droogte van meer as 300 jaar in die 
Gereformeerde kerke van Nederlandse oorsprong verbreek; en die verskyning 
van bogenoemde werk is die eerste – in Engels – ná Dirkie Smit en Daan 
Cloete se 1984 vertaalde boek, A moment of truth (ook deur Eerdmans). Bloot 
die verskyning hiervan is dus reeds iets om van kennis te neem.

Maar wát sê dit? Is wát dit sê ook só tydig en beslissend? Voor ons 
reageer op die inhoudelike, is dit tog belangrik om vir ‘n oomblik daarop te 
let wíé hier aan die woord is. Die tydigheid van die werk word inderdaad 
versterk met Piet J Naudé as outeur. Naudé het die afgelope jare produktief 
in verskeie akademiese joernale oor die Belhar Belydenis gepubliseer. 
Trouens, al nege hoofstukke in die boek is verwerkings van akademiese 
artikels van die afgelope dekade en daarom is die boek ook gerig aan ’n 
meer akademiese publiek. Daarby het hy saam met Johan Botha ook reeds 
twee boeke in Afrikaans vir ’n meer kerklike publiek oor Belhar gepubliseer, 
te wete Op pad met Belhar (JL van Schaik,1998) en Goeie nuus om te bely 
(Bybel-Media, 2010). G’n wonder Naudé (tesame met Russel Botman) was 
ook genooi om in Junie 2007 in Pella, Iowa die Reformed Church in America 
(RCA) te gaan toespreek met ’n beroep op die aanvaarding van die Belhar 
Belydenis nie; wat inderdaad toe gebeur het! In kort, as daar tans iemand 
is wat op gesaghebbende en gerespekteerde wyse oor Belhar kan praat, 
is dit Naudé. Neem ons daarby in gedagte dat hy nog lidmaat is van die 
NG Kerk, en die afgelope paar jaar voltyds Direkteur is van die NMMU se 
Besigheidsskool, dan verkry die aktuele en tydige betekenis van Belhar oor 
die grense van tyd, konteks en denominasie soveel meer diepte. 

Die boek is tereg dan ook só gestruktureer om te wys dat Belhar nie net 
diep historiese en ekumeniese wortels het nie, maar ook nog steeds ryp en 
nuwe heilsame vrugte bied vir ons en talle ander. Alhoewel Naudé sy metodiek 
beskryf as ’n “collage of photographs taken from different angles rather than 
a unified, wide-angle picture” (xix), is daar inderdaad ’n logiese vloei en orde 
aan die struktuur van die werk. Die boek bestaan uit vier afdelings en neem 
die leser vanuit die diep en vertakkende wortels van “Tradisie” en “Belydenis” 



Resensies/Reviews	

212

waaruit Belhar gegroei het, na die vrugbare “Resepsie” en “Hedendaagse 
Betekenis” dele. Sy hele argument is van voor tot agter baie duidelik en 
goed beredeneerd, naamlik dat die Belhar Belydenis veel wyer en dieper 
strek – terug in die verlede sowel as vorentoe in die toekoms – as wat baie 
vermoed. Nie net word dit duidelik hoe Belhar vanuit die evangelie kom en 
dit self verbind sowel as onderskei van die Belydenis van Nicea (hoofstuk 4) 
en ander ekumeniese stemme van die sestigerjare in Suid-Afrika (hoofstuk 
2) nie, en boonop ook nog voldoen aan die kriteria van ’n belydenisskrif wat 
Karl Barth in alle waarskynlikheid sou onderteken het (hoofstuk 3), maar dat 
dit ook vorentoe strek en uitreik sodat ander kerke Belhar as “geskenk uit die 
hemel” beskryf (hoofstuk 5); en dan selfs frases en formulerings (nogal die 
sogenaamde kontroversiële artikel 4) woordeliks begin eggo soos in Accra 
(hoofstuk 6); asook die oriënterende funksie en waarde van Belhar vir ’n 
nuwe dag en tyd hermeneuties besonders kreatief uiteensit (hoofstukke 7-9). 
Belhar se geleefde eenheid, ware versoening en ontfermende geregtigheid 
is werklik nie net sake “wat veral vir die Sendingkerk van wesenlike belang 
is” nie (die NGK se amptelike standpunt in 1990), maar kom vanuit die 
evangelie self, word gedeel deur ’n al groter kring medegelowiges, en rig ons 
in afwagting op die voleinding. 	

Die boek versterk die insig dat alhoewel die belydenis nie sonder 
apartheid (en ’n bepaalde verlede; hoofstuk 1) sou ontstaan nie, dit waarlik 
nie net beperk is tot daardie tyd en oord nie – want dit was nooit gegrond ín 
of gedryf déúr apartheid nie, maar die evangelie. In kort, Naudé ontbloot die 
argument wat Belhar as struikelblok in die weg van kerkeenheid propageer, 
en wys oortuigend van die begin tot einde dat hierdie belydenis ’n heenwysing 
en blootlegging is van die eintlike struikelblok, te wete ’n ander en uiters 
vreemde opvatting van die evangelie.  	

Hiermee gesê – en Dirkie Smit wys dit tereg in die voorwoord (p. xi) ook 
uit – is Naudé, alhoewel in Engels en meer akademies, eintlik ten diepste in 
gesprek met die NG Kerk self.  Die vier stellings (p. 139-148) wat hy maak 
oor waarom kerkhereniging sukkel binne die NG Kerk-familie, getuig van 
insig en begrip. Deurgaans is dit duidelik dat wat hy vír sy gehoor te sê het, 
hy tog ook vanuít hul midde doen. “As a Christian who heard the gospel in 
the DRC, studied theology under its auspices, and still serves as an ordained 
pastor under its guidance, I have no intention of casting the DRC in a 
negative light” (p. 139). Hy begryp inderdaad waaroor dit gaan en wat op die 
spel is. Kerkhereniging gaan ten diepste tog oor teologie, en dat Belhar dalk 
regtig vír ons, die moederkerk, gebore is om tot ’n ryker en dieper verstaan 
van die belydenistradisie en -skrifte self te kom, en die teologiese verleidings 
van die Pentekostalisme in en om ons te kan raaksien.  Die Belhar Belydenis 
was, soos meeste belydenisse, regtig té laat – die deksel op die put na baie 
kinders reeds verdrink het (Karl Barth) – maar dalk werklik ook té vroeg in die 



Acta Theologica	 2010:2

213

sin dat dit dalk sy betekenis en geloofskrag in ’n nuwe eeu vir ander sal gee 
(Russel Botman). Dit is soos die titel tereg aandui: nie gebonde aan Neither 
Calendar nor Clock.  

Die feit dat Naudé in die werk ook krities omgaan met Belhar en 
sekere tekortkominge uitwys, maak sy argument en die tydigheid van sy 
boek net soveel meer geloofwaardig en gesaghebbend.  Enersyds wys 
hy dat die veronderstelling van Belhar van ’n soomlose eenheid tussen 
kerk en samelewing waarvolgens veranderinge in die een noodwendig tot 
veranderinge in die ander sal lei, nie meer vandag (post-1994) aanvaar kan 
word nie (p. 69, 74).  Andersyds wys hy ook hoe Belhar met ’n antropologie 
wat geensins vanuit die skepping wil dink nie (p. 69) – te verstane, gegewe 
die destydse konteks – nie volkome antwoord op die 21ste eeuse soeke 
na gedeelde menslikheid wat saam met mense van ander gelowe en 
oortuigings gesamenlik die stryd teen aardverwarming (ekologie) en geweld 
(fundamentalisme) kan opneem nie (p. 175). Kortom, die feit dat Naudé 
blindekolle van veral sy kerk en dié belydenis raaksien, maak dit waarlik ’n 
tydige werk wat gerus aanbeveel én raakgesien behoort te word. 

Martin Lausbcher
Navorsingsgenoot Departement Dogmatologie
Universiteit van die Vrystaat
E-pos: martinlaub@telkomsa.ne



Resensies/Reviews	

214

Michael Wolter

Das Lukasevangelium

HNT 5 (Tübingen: Mohr Siebeck). Pp. 798. Paperback ISBN 978-3-16-149 
526-7. 49 € (Cloth, ISBN 978-3-16-149526-7, 119 €)

Nach den umfangreichen Kommentarbänden von F. Bovon im EKK liegt mit dem 
vorliegenden Band ein weiterer neuer, deutschsprachiger Lukaskommentar 
vor, dersehr beachtenswert ist. Wolters Band ersetzt den HNT Band von E. 
Klostermann, der 1929 in der zweiten Auflage erschienen war. Wolter will 
das LkEv auf knappem Raum traditionsgeschichtlich erschließen, um auf 
diese Weise das theologische Anliegen der lk Jesusgeschichte zu profilieren. 
Gegenüber Klostermann haben vor allem formgeschichtliche Gesichtspunkte 
stärkere Berücksichtigung gefunden (Vorwort). 

Bereits in der Einleitung (die hier vor allem Beachtung findet) zeigt sich, 
dass Wolter an vielen Stellen über die deutschsprachige Lukasforschung 
(und Lukaskritik) der 70er und 80er Jahre des letzten Jh. hinausgeht und von 
Ansatz und Inhalten her neue Wege beschreiten möchte. An anderen Stellen 
bleibt der Kommentar jedoch Fragestellungen verhaftet, die sich nur bedingt 
als hilfreich erwiesen haben und in großen Teilen der englischsprachigen 
Forschung zu Recht aufgegeben worden sind. 

Im Einzelnen: Nach Darstellung von Textüberlieferung und Rezeption 
(1-4) schreibt Wolter zur Verfasserfrage (4-10), dass das gängige Argument 
gegen den Verfasser als Paulusbegleiter nicht mehr trägt: „Inzwischen 
hat jedoch ein Wandel sowohl in der Paulusinterpretation als auch in 
der Lukasinterpretation zu der Einsicht geführt, dass beide Autoren 
theologisch durchaus nicht so weit voneinander entfernt sind, wie lange 
angenommen wurde. … Es ist insofern schwerer geworden, die Abfassung 
des lk Doppelwerkes durch den … erwähnten Lukas mit dem Hinweis auf 
theologische Distanz zwischen dem lk Doppelwerk und der pln. Theologie 
zu bestreiten“ (6). Die nächstliegende Erklärung für das „Wir“ der Wir-
Stücke der Apg ist, dass sie tatsächlich vom Verfasser des LkEv und der 
Apg stammen. Auch die dagegen vorgebrachten Einwände lassen sich 
entkräften. Ferner verfügte der Verfasser über eine „unverwechselbar jüdisch 
profilierte kulturelle Enzyklopädie“ (9). Dies zeigt u.a. das herausragende 
Interesse an der Israelfrage, „das Lukas allererst veranlasst haben dürfte, 
die Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum als Bestandteil 
der Geschichte Israels zu schreiben“ (9). Das LkEv könnte am Anfang der 
80er Jahre des ersten Jh. in Rom verfasst worden sein. Dafür spricht neben 
dem letzten Wir-Stück der Apg hin bis nach Rom auch die Hirtenszene der lk 
Kindheitsgeschichte, „denn mit der Geburtsverkündigung an die Hirten knüpft 



Acta Theologica	 2010:2

215

Lk an eine politisierte Bukolik an, die ansonsten ausschließlich innerhalb der 
römischen Bukolik belegt ist“ (10; vgl. auch die Auslegung auf S. 127): 

Das LkEv ist von der Gattung her eine episodische Erzählung, die als 
Gliederungsmerkmale zeitliche, räumliche und personale Gegeben-
heiten verwendet (16f). Detailliert beschreibt Wolter ferner die Imitation 
der Sprache der LXX, denn „Dieses Bemühen um die stilistische An-
gleichung seiner Jesusgeschichte an den Erzählstil der heiligen Schrift 
Israels ist von dem Interesse geleitet, den Lesern zu signalisieren, 
dass das erzählte Geschehen nichts anderes ist als eine Fortsetzung 
der Geschichte Israels“ (21; vgl. auch S. 70). Im Abschnitt über die 
intendierten Leser (22-26) setzt sich Wolter ausführlich mit der These 
R. Bauckhams auseinander, dass die Evangelien für alle Christen ge-
schrieben seien und pflichtet Bauckham in wesentlichen Aussagen bei 
(„Recht hat Bauckham auch mit seiner Kritik an einem unkontrollierten 
‚mirror reading’, das die Erzählung als einen Spiegel verwendet, um 
mit seiner Hilfe bestimmte Zustände in der Gemeinde des Autors zu 
rekonstruieren“, 23). 

Im Abschnitt „Der theologische Ort der Jesusgeschichte im lk 
Doppelwerk“ (26-33) bezeichnet Wolter das LkEv als ersten Teil eines 
zweiteiligen Geschichtswerkes, das „eine Epoche aus der Geschichte Israels 
erzählt und damit zur historiographischen Gattung der ‚Epochengeschichten’ 
gehört“ (26). Mit seiner Jesusgeschichte will Lukas nichts anderes als 
einen weiteren Abschnitt aus der Geschichte Israels erzählen. Ob die 
beschriebene Epoche allerdings ein so deutliches Ende hat („ein nicht 
minder eindeutig bestimmbares Ende“, 27), wie sie mit dem Wirken Jesu 
bzw. des Täufers einen distinkten Anfang hat, so Wolter, scheint mir fraglich. 
Das Perfektpartizip peplerophoremena in Lk 1.1 bedeutet nicht „die Dinge, 
die in unserer Zeit abgeschlossen worden sind“ (27), sondern die „unter 
uns zur Erfüllung gekommen sind“. Damit leitet Lukas vom inhaltlich wie 
in Diktion hellenistisch geprägten Proömium über zu den semitisierenden 
Kindheitsgeschichten und weist auf die Erfüllung der Verheißung der 
Schriften Israels im Jesusgeschehen und im Werden und der Mission der 
Kirche als einem zentralen Anliegen seiner Darstellung hin. Ferner müsste 
man vom Verbalaspekt her die Perfektform eher im Sinn eines zwar in der 
Vergangenheit geschehenen Ereignisses verstehen, dessen Auswirkungen 
jedoch bis in die Gegenwart reichen. Das Ende der Epoche ist nicht 
Apostelgeschichte 26, so Wolter (mit der Rede vor Agrippa „der krönende 
Abschluss der pln. Judenmission“, 27), sondern die nach vorne hin offene 
Verkündigung des Paulus in Rom an alle, die zu ihm kamen (Apg 28.31). 
Stecken hinter dieser Epochenbestimmung Reste von H. Conzelmanns 
überholter Konzeption der Mitte der Zeit? Zurecht bemerkt Wolter, dass die 
Ablehnung des Evangeliums durch die stadtrömischen Juden in Apg 28 durch 
den Rückgriff auf das vom Propheten Jesaja formulierte Verstockungsmodell 



Resensies/Reviews	

216

in die Geschichte Israels heimgeholt wird (30): „Die jüdische Ablehnung 
der Christusbotschaft ist nach lk Auffassung überhaupt nur als Teil der 
Geschichte Israels verständlich“ (30; wird hier genügend berücksichtigt, dass 
hier wie an anderen Stellen der Apg zumindest ein Teil der jüdischen Hörer 
der Botschaft Glauben schenkt? 28.23). 

Allerdings führt Wolter später die Art und Weise, wie die Jesusgeschichte 
in der Apostelgeschichte vorkommt, als Hinweis an, dass die Geschichte 
von der göttlichen Sendung des Heils zu Israel nicht als etwas ganz und 
gar Zurückliegendes betrachtet wird (31; die theologisch profilierte Deutung 
der Jesusgeschichte stiftet eine elementare theologische Kontinuität 
zwischen den beiden Büchern des lk Doppelwerks, die das historische 
Nacheinander der in ihnen erzählten Vorgänge umgreift, 32). Diese und eine 
ganze Reihe anderer Hinweise sprechen m. E. deutlich gegen eine scharfe 
Epochenbegrenzung – auch (und vielleicht gerade) in der pln. Heidenmission 
ist der Heiland Israels weiter am Wirken unter Juden und Heiden. Das Heil 
für die Völker geschieht nicht an Israel vorbei, sondern nimmt seinen Lauf, 
nachdem die Sammlung und Wiederherstellung Israels in den frühen Kapiteln 
der Apg stattgefunden hatte. 

Wolters Kommentierung ist (soweit im Rahmen des restriktiven HNT- 
Formates möglich!) klar und übersichtlich. Er kombiniert literarische und 
theologische Fragestellungen. Historische Fragen spielen eine deutlich 
untergeordnete Rolle (vgl. dazu J. Frey, C. K. Rothschild, J. Schröter, Hrsg., 
Die Apostelgeschichte im Kontext antiker und frühchristlicher Historiographie, 
BZNW 162; Berlin, New York: de Gruyter, 2009). Von besonderem Interesse 
und über die bisherige Lukaskommentierung hinausgehend ist die detaillierte 
Behandlung der Israelthematik im LkEv. Gerade weil diese über das LkEv 
hinaus in die Apg weist, wäre es spannend gewesen, wenn Wolter den 
ersten Band des Doppelwerks noch stärker von der Apostelgeschichte 
und ihrer Paulusdarstellung her gelesen hätte. Allein die starken Parallelen 
zwischen der lk Jesusdarstellung und dem Paulusbild weisen auf wichtige 
Bezüge hin. Wie sähe ein Kommentar zum LkEv aus, der dieses von der 
Apostelgeschichte und ihren theologischen Fragestellungen her verstehen 
würde? Welche neuen Perspektiven ergeben sich aus dieser Perspektive? 
Erklärt dies zumindest einen Teil der Stoffauswahl im LkEv?

Bei diesen Anfragen bietet Wolter einen (gerade noch handlichen!) 
einbändigen Kommentar zum LkEv, der die neuere internationale Forschung 
berücksichtigt und selbst neue Akzente sowie frische und anregende 
Einsichten für Forscher, Studierende und Verkündiger bietet. 

Christoph Stenschke
Forum Wiedenest and Department of New Testament 
University of South Africa 



Acta Theologica	 2010:2

217

P O Box 392, Pretoria, 0003 
Republic of South Africa
E-mail: Stenschke@wiedenest.de



Resensies/Reviews	

218

Schmidt, Eckart David

Heilig ins Eschaton. Heiligung und Heiligkeit als eschatologische Konzeption 
im 1. Thessalonicherbrief

BZNW 167 (Berlin, New York: W. de Gruyter 2010). xii + 506 S. Gebunden. 
ISBN 978-3-11-022169-5, € 130.

Heiligkeit und Heiligung sind wieder im Gespräch. Dieses Gespräch lohnt 
nicht nur, weil sich die gesellschaftliche “Großwetterlage” geändert hätte 
(“Wiederkehr der Religion”?!) und in der Theologie ein erneutes Interesse an 
“kultischer Sprache” zu Tage tritt (vgl. die jüngst erschienene Studie von M. 
Vahrenhorst, Kultische Sprache in den Paulusbriefen, WUNT 230, Tübingen: 
Mohr Siebeck 2008). Dazu kommt die Frage nach paulinischer Ethik “Jenseits 
von Indikativ und Imperativ”. Bisher die Wahrnehmung bestimmende 
Interpretamente werden hinterfragt. Dass auch in sorgfältiger exegetischer 
Arbeit an Einzeltexten neue Perspektiven auf das Verständnis von Heiligkeit 
im Neuen Testament und insbesondere bei Paulus gewonnen werden können, 
führt das vorliegende Buch auf beeindruckende Art und Weise vor Augen. Es 
geht zurück auf eine Studie, mit der Eckart David Schmidt an der Johannes-
Gutenberg-Universität in Mainz promoviert und die dort im Wintersemester 
2008/09 als Inauguraldissertation angenommen wurde.

Methodisch gewinnt Schmidts Beitrag sein Profil durch eine doppelte 
Beschränkung: Statt einem Begriffs- oder Themenfeld (mit problematischer, 
von Vorentscheidungen abhängiger Abgrenzung, vgl. S.6f.) widmet er sich 
den Belegen von a[gioj ktl... als “Kernbegriff” der pln Heiligkeitsterminologie. 
Zur Textgrundlage bestimmt er den 1. Thessalonicherbrief als “sowohl 
statistisch als auch inhaltlich ... ergiebigste[n] Paulus-Brief zum gewählten 
Thema” (3). Nachdem Verf. diese methodischen Entscheidungen in einem 
einleitenden Kapitel reflektiert hat (1-17), wendet er sich einer umfangreichen 
Darstellung der Forschungsgeschichte zu (18-101). Er zeichnet “drei 
Epochen” der Forschungsgeschichte nach (97-101): Die Arbeiten der ersten 
“Epoche” (Ende 19.Jh bis Anfang der 1960er Jahre) seien bestimmt gewesen 
durch die Frage des Verhältnisses von Heiligung zu der paulinischen 
Rechtfertigungslehre sowie zur Ethik und der Möglichkeit einer Einordnung 
in das “Indikativ-Imperativ-Schema” R. Bultmanns (98). Für die Jahre 1963 
-2002 konstatiert Sch. weitgehend “exegetisches Schweigen”. Ein Aufsatz 
von W. Weiß habe dann den Initialimpuls zur “dritten Phase” gegeben. Nun 
werde erstmals methodisch auf die Chronologie der pln Briefe geachtet und 
Heiligung (in 1Thess 4,3) als “eine passive, den Glaubenden von außen her 
zukommende Bestimmung”, “zuerst Indikativ, nur mittelbar Imperativ” (74f.) 
verstanden. 



Acta Theologica	 2010:2

219

Seine eigenen Untersuchungen zur Heiligkeitsterminologie im 1Thess 
konzentriert Sch. auf Kap 4,1-8 (bzw. 1-12) dieses Briefes. Er teilt die 
Charakterisierung dieser “durch den a`giasmo.j sowie das pneu/ma a[gion 
zusammengehaltenen” (229) Verse als Paränese. In Kap 2 seines Buches 
bestimmt er näher deren Wesen und Funktion, indem er die “formalen und 
inhaltlichen Eigenarten des Briefes” als Ganzem berücksichtigt (202). Verf. 
analysiert verschiedene Vorschläge, die für Gliederung und theologische 
Grundstrukturen des 1Thess gemacht wurden. Er diskutiert dazu detailliert 
sechs Grundaspekte, die von verschiedenen Autoren zum bestimmenden 
Motiv des Briefes erklärt worden sind: die Rede von Gott und Jesus Christus 
(133-137), den Aspekt des Dankens (137-142), den paränetischen Aspekt 
(142-156), den freundschaftlichen, familiären und ekklesiologischen Aspekt 
(156-171), den Aspekt des Tröstens (171-180) sowie den eschatologischen 
Aspekt (180-202). Sch. kommt zu dem Ergebnis, dass die “unterschiedlichen 
Briefabsichten des Dankens, Mahnens, Gemeinschaft-Aufbauens und 
Tröstens natürlich keine Exklusiva [seien], sondern ... zum Teil sogar 
wechselseitig feste Bestandteile der für jeweils andere Grundanliegen 
typischen Briefformen dar[stellen]” (204, Kursivierung original). Dabei ordnet 
er von diesen vier “Grundbewegungen” Danken und Gemeinschaft-Stärken 
den “Sachfundamenten” von Theo-logie und Christologie, Trösten und 
Mahnen dem “Sachfundament” Eschatologie zu (206). Als Hauptvorzüge 
seiner Sichtweise nennt Sch. zum einen, dass sie besser die ungewöhnliche 
Briefform erklären könne, und dass sie zum anderen besonders geeignet 
sei, die relationale Struktur des von Paulus gepredigten Evangeliums zu 
verdeutlichen (207). Sch. betont die Einbettung der Mahnungen von Kap 4,1-
8  in ein größeres Heilsthema. Für eine erste Einordnung dieses Abschnitts 
im Kontext des Gesamtbrief hält er fest: “Die Weisung zum Wandeln nach 
Gottes Gefallen (4,1) sowie Gottes Wille zur Heiligung (4,3) führen anhand 
praktischer Beispiele das Leben der Heilsgemeinschaft motiviert durch den 
Blick aufs Eschaton aus” (209).

In Kap 3 wendet Sch. sich der detaillierten Einzelexegese von Kap 
4,1-8 zu. Eine überaus lohnende Aufgabe, denn “[d]ieser Abschnitt birgt 
seine Geheimnisse gut und beinhaltet wohl die am intensivsten und 
kontroversesten durchforsteten Verse des Briefes insgesamt” (211). Zunächst 
plädiert Verf. dafür, aufgrund von Indizien der Struktur- und Sprachgestaltung 
anzunehmen, dass Paulus in 4,3-8 ein konkretes, ihm bekanntes Problem 
der thessalonischen Gemeinde anspricht (224). Aber warum hebt Paulus 
die Bedeutung seiner Argumentation auf einzigartige Weise hervor, indem 
er die eschatologische und soteriologische Relevanz seines Anliegens 
unterstreicht, und argumentiert doch “auf diese verschränkte Weise und 
nicht direkter mahnend” (228)? Dieser Frage widmet Verf. eine eingehende 
syntaktische Untersuchung des Abschnitts (229-252). Hier trifft Sch. 
(z.T. im Anschluß an N. Baumert) zwei weichenstellende exegetische 



Resensies/Reviews	

220

Entscheidungen: Zum einen schlägt er vor, den AcI avpe,cesqai in V. 3 in 
Abhängigkeit von tou/to ga,r evstin qe,lhma tou/ qeou/ zu verstehen (statt von 
o` a`giasmo.j u`mw/n [Mehrheitsmeinung], 231ff.) und tou/to am Versanfang 
als (ungewöhnliche aber s.M.n. mögliche) adverbielle Anknüpfung an V.2 
aufzufassen (“Dementsprechend (=entsprechend meinen ‘Anordnungen‘ und 
eurem ‚Wissen‘) ist es Wille Gottes ...”, 236f.).

Zum zweiten kommt er zu dem Ergebnis, für die “auf den ersten Blick 
verwirrende Hypotaxe V. 3-6  eine rechte Regelmäßigkeit der Anordnung 
der jeweiligen Nebensätze” anzunehmen in der Art, dass jeder der vier 
Gliedsätze “der Schreibreihenfolge des Textes gemäß, dem jeweils 
vorlaufenden um eine Ebene weiter untergeordnet” sei (246f.). Den Einschub 
o` a`giasmo.j u`mw/n in V. 3a in appositioneller Stellung nach adverbialem tou/
to deutet er folglich nicht im Sinn der traditionell vorgeschlagenen finalen, 
sondern in kausaler Funktion (i.S.v. “enthaltet euch der Unzucht etc, denn 
ihr steht in Heiligung“ statt “..., denn damit erwirkt ihr eure Heiligung“, 248). 
Heiligung versteht Sch. somit als einen “vorethischen Begriff, der den Willen 
Gottes für die die Begegnung mit Christus erwartenden Gläubigen illustriert. 
Heiligung ist damit als ein Grundbegriff des eschatologischen Glaubens der 
Thessalonicher anzunehmen, nicht jedoch als einer, der den Prozess des 
Menschen mit seinem Verhalten kennzeichnet oder gar ein nachträglich 
eingeschobener zur Einführung oder Autorisierung besonderer ethischer 
Anforderungen” (248). Die von Sch. vorgetragene syntaktische Analyse legt 
nah, “in den Versen 4,3-6a besser ein konkretes Anliegen aufgegriffen zu 
sehen, als eine allgemein formulierte Paränese ins Ungewisse hinein” und 
dabei von einem statt zwei Anliegen auszugehen (251). Im Anschluss an 
diese Annahme plädiert Sch. nach ausführlicher Diskussion der Argumente 
(252-276) dafür, das schwierige Syntagma skeu/oj kta/sqai mit “eine Frau 
nehmen/erwerben” zu übersetzen. Als historischen Hintergrund hält er “ein 
Prozedere im Kontext von Verlobung bzw. Eheschließung” (275), genauer, 
dass Paulus “das ‘Ausspannen‘ eines verlobten oder versprochenen 
Mädchens durch einen anderen Mann tadelt” (303, wiederum im Anschluss 
an eine These N. Baumerts) für wahrscheinlich. Paulus sehe dadurch die in 
jüdischer Paränese immer wieder eingeschärften Protolaster Unzucht und 
Habgier tangiert (286ff.). Die Formulierung evn a`giasmw/| kai. ti.mh`// in V. 4 zeigt 
nach Sch. “eine Verwendung im Umbruch“. Paulus integriere hier a`giasmo,j 
in einem prominent paränetischen Satzteil, und zwar auf eine solche Weise, 
dass eine Identifikation des a`gi.asmo,j mit der geforderten Handlung zwar 
vermieden wird und die fundamentale, vorethische Funktion des a`giasmo,j 
noch erkennbar ist, jedoch durch die sprachliche Gestaltung bereits 
nahe an eine direkte ethische Ausdeutung gerückt ist” (282). Ein weiteres 
exegetisches Problem stellt der Wechsel der Präposition in der Wendung evpi. 
avkaqarsi,a| avllV evn evpi. a`giasmw/|/ (V. 7) dar. Sch. konstatiert widersprüchliche 
Textsignale (312) und findet bestätigt, dass “selbst in diesem klar paränetisch 



Acta Theologica	 2010:2

221

orientierten Vers, [...] Heiligung für Paulus selbst kein ethischer Begriff ist, 
der das rechte Verhalten oder das Ziel eines rechten Verhaltens beschreibt, 
sondern den Stand bezeichnet, die Phase oder die Situation des Gläubigen 
bzw. die Folie, vor der das ethische Handeln nun zu entscheiden und zu 
bewerten ist” (314). Zusammenfassend hält Sch. fest, Paulus verankere 
das Heiligungsmotiv im theologischen Kern seiner Bekehrungspredigt aus 
Theo-logie, Christologie und Eschatologie, auf die er in 4,1-8 rekurriere. 
Durch Heiligung als nomen actionis werde “der Focus stärker auf das Leben 
im Diesseits, das Warten auf die Parusie gerichtet” (325). Der Begriff der 
Heiligung diene dabei “nicht als ethisches movens per se (etwa im Sinne 
einer der Rechtfertigung nachgeordneten ‘zweiten Gnade‘), sondern durch 
den Verweis auf den Ruf Gottes zum eschatologischen ‘Mit-dem-Herrn-Sein 
allezeit’ (vgl. 4,17)” (ebd.).

In Kap 4 werden von Sch. ergänzend die weiteren Belege des a`,g-
Stammes im 1. Thess (außerhalb von 4,1-8) untersucht, so die Nennungen 
von to. pneu/ma auvtou/ to. a[gion, des heiligen Geistes (1,5.6), tw/n a`gi,wn, 
der Heiligen (3,13), evn filh,mati a`gi,w|, des heiligen Kusses (5,26) sowie 
des Segenswunsches in 5,23. Aus den Beobachtungen soll hier nur 
hervorgehoben werden, wie Sch. die Begriffsgeschichte der Bezeichnung 
“die Heiligen” nachzeichnet. Diese habe sich von einer speziellen Anwendung 
auf die Jerusalemer Christusgläubigen (frühester Beleg 1Kor 16,1) zu einer 
analogen Bezeichnung auch der Heidenchristen als Heilige gewandelt 
(334-345). Sch.: “Bei Abfassung von 1Thess hält Paulus noch dafür, dass 
obschon Judenchristen offenbar bereits ‘Heilige’ sind, die thessalonischen 
Heidenchristen erst in‚ Heiligung‘ stehen” (341).

In Kap 5 erläutert Sch. den Ertrag seiner Untersuchung. In einem ersten 
Abschnitt reflektiert er zusammenfassend die eschatologische Prägung des 
Heiligkeits- bzw Heiligungsverständnis im 1Thess. Dann bringt er seine 
eigenen Forschungsergebnisse ins Gespräch mit denen der Untersuchung 
Vahrenhorsts. Für a[gioj ktl... als kultische Begrifflichkeit ist im 1Thess 
demnach eine “Entgrenzung des Heiligen ins Alltägliche hinein” festzustellen 
(401). Anschliessend stellt Sch. die Kompatibilität seiner Ergebnisse mit den 
Thesen U. Schnelles zu den evn Cristw/|— Formeln und zur pln Tauftheologie 
fest (403f.). In der “New Perspective on Paul” ist bisher weder den Themen 
Heiligkeit und Heiligung noch dem 1Thess besondere Aufmerksamkeit 
gewidmet worden. Dies wäre aber im Anschluss an (die Thesen M. Borgs 
sowie) die Ergebnisse dieser Studie lohnend. Nach Sch. übernimmt Paulus 
kultische Begrifflichkeit und bricht doch mit ihr, “indem er den Kultkontext 
als solchen nicht fortführt”. Jenseits seiner gelegentlich “bis zur Polemik 
(von 2,14-16) gesteigerten Abgrenzung vom Judentum” und einem 
“‘Mithineinnehmen‘ in den Bund der Gottesgnade fürs Volk Gottes durch 
eine Öffnung jüdischer boundary markers” (413) entwickle Paulus für das 



Resensies/Reviews	

222

Heidenchristentum “eine eigenständige ‘dritte Identität‘”: “Gottesbegegnung 
findet nicht mehr im Kult statt, sondern im konkret erwarteten Einbrechen 
des Eschatons als der großen Kultfeier: Hier treffen die Geheiligt-Werdenden 
die Heiligen” (ebd.).

Sch.s Studie zeichnet sich aus durch vorbildliche Klarheit und Sorgfalt. 
Sch. arbeitet bei seiner Untersuchung von 1Thess 4,1-8 die exegetischen 
Alternativen heraus, stellt die vertretenen Positionen umfassend dar, bringt 
eigene Beobachtungen und Argumente ein  und macht transparent, an 
welchen Stellen er eine Entscheidung für naheliegend, in welchen Fällen er 
sie für schwierig hält. Auch wer gelegentlich zu einem anderen exegetischen 
Urteil kommt, wird von diesem Buch in hohem Maß profitieren. Wer sich in 
Zukunft intensiv dem 1. Thessalonicherbrief zuwendet, wird zu diesem Buch 
greifen. Für die Beschäftigung mit dem Heiligkeitsverständnis des Apostels 
Paulus bietet es wertvolle Impulse.

Rev Christian Hundt
Auf dem Mühlengraben 8
57076 Siegen, Germany 
E-mail: chundt@gmx.de


