Acta Theologica 2010:2

RESENSIES/REVIEWS

Naudé, Piet J.
Neither Calendar nor Clock. Perspectives on the Belhar Confession

(Grand Rapids: Eerdmans, 2010) bladsye 255, R176.00, ISBN 978-0-8028-
6259-4.

S6 tydig soos wat die Belhar Belydenis se ontstaan was, sé tydig is die
verskyning van hierdie boek. Dit is nie sommer aldag dat enige van dié twee
gebeur nie. Die Belhar Belydenis sou 'n droogte van meer as 300 jaar in die
Gereformeerde kerke van Nederlandse oorsprong verbreek; en die verskyning
van bogenoemde werk is die eerste — in Engels — na Dirkie Smit en Daan
Cloete se 1984 vertaalde boek, A moment of truth (ook deur Eerdmans). Bloot
die verskyning hiervan is dus reeds iets om van kennis te neem.

Maar wat sé dit? Is wat dit sé ook so tydig en beslissend? Voor ons
reageer op die inhoudelike, is dit tog belangrik om vir ‘n oomblik daarop te
let wié hier aan die woord is. Die tydigheid van die werk word inderdaad
versterk met Piet J Naudé as outeur. Naudé het die afgelope jare produktief
in verskeie akademiese joernale oor die Belhar Belydenis gepubliseer.
Trouens, al nege hoofstukke in die boek is verwerkings van akademiese
artikels van die afgelope dekade en daarom is die boek ook gerig aan 'n
meer akademiese publiek. Daarby het hy saam met Johan Botha ook reeds
twee boeke in Afrikaans vir 'n meer kerklike publiek oor Belhar gepubliseer,
te wete Op pad met Belhar (JL van Schaik,1998) en Goeie nuus om te bely
(Bybel-Media, 2010). G’'n wonder Naudé (tesame met Russel Botman) was
ook genooi om in Junie 2007 in Pella, lowa die Reformed Church in America
(RCA) te gaan toespreek met 'n beroep op die aanvaarding van die Belhar
Belydenis nie; wat inderdaad toe gebeur het! In kort, as daar tans iemand
is wat op gesaghebbende en gerespekteerde wyse oor Belhar kan praat,
is dit Naudé. Neem ons daarby in gedagte dat hy nog lidmaat is van die
NG Kerk, en die afgelope paar jaar voltyds Direkteur is van die NMMU se
Besigheidsskool, dan verkry die aktuele en tydige betekenis van Belhar oor
die grense van tyd, konteks en denominasie soveel meer diepte.

Die boek is tereg dan ook s6 gestruktureer om te wys dat Belhar nie net
diep historiese en ekumeniese wortels het nie, maar ook nog steeds ryp en
nuwe heilsame vrugte bied vir ons en talle ander. Alhoewel Naudé sy metodiek
beskryf as 'n “collage of photographs taken from different angles rather than
a unified, wide-angle picture” (xix), is daar inderdaad ’'n logiese vloei en orde
aan die struktuur van die werk. Die boek bestaan uit vier afdelings en neem
die leser vanuit die diep en vertakkende wortels van “Tradisie” en “Belydenis”



Resensies/Reviews

waaruit Belhar gegroei het, na die vrugbare “Resepsie” en “Hedendaagse
Betekenis” dele. Sy hele argument is van voor tot agter baie duidelik en
goed beredeneerd, naamlik dat die Belhar Belydenis veel wyer en dieper
strek — terug in die verlede sowel as vorentoe in die toekoms — as wat baie
vermoed. Nie net word dit duidelik hoe Belhar vanuit die evangelie kom en
dit self verbind sowel as onderskei van die Belydenis van Nicea (hoofstuk 4)
en ander ekumeniese stemme van die sestigerjare in Suid-Afrika (hoofstuk
2) nie, en boonop ook nog voldoen aan die kriteria van ’n belydenisskrif wat
Karl Barth in alle waarskynlikheid sou onderteken het (hoofstuk 3), maar dat
dit ook vorentoe strek en uitreik sodat ander kerke Belhar as “geskenk uit die
hemel” beskryf (hoofstuk 5); en dan selfs frases en formulerings (nogal die
sogenaamde kontroversiéle artikel 4) woordeliks begin eggo soos in Accra
(hoofstuk 6); asook die oriénterende funksie en waarde van Belhar vir 'n
nuwe dag en tyd hermeneuties besonders kreatief uiteensit (hoofstukke 7-9).
Belhar se geleefde eenheid, ware versoening en ontfermende geregtigheid
is werklik nie net sake “wat veral vir die Sendingkerk van wesenlike belang
is” nie (die NGK se amptelike standpunt in 1990), maar kom vanuit die
evangelie self, word gedeel deur ’n al groter kring medegelowiges, en rig ons
in afwagting op die voleinding.

Die boek versterk die insig dat alhoewel die belydenis nie sonder
apartheid (en ’'n bepaalde verlede; hoofstuk 1) sou ontstaan nie, dit waarlik
nie net beperk is tot daardie tyd en oord nie — want dit was nooit gegrond in
of gedryf déur apartheid nie, maar die evangelie. In kort, Naudé ontbloot die
argument wat Belhar as struikelblok in die weg van kerkeenheid propageer,
en wys oortuigend van die begin tot einde dat hierdie belydenis 'n heenwysing
en blootlegging is van die eintlike struikelblok, te wete 'n ander en uiters
vreemde opvatting van die evangelie.

Hiermee gesé — en Dirkie Smit wys dit tereg in die voorwoord (p. xi) ook
uit — is Naudé, alhoewel in Engels en meer akademies, eintlik ten diepste in
gesprek met die NG Kerk self. Die vier stellings (p. 139-148) wat hy maak
oor waarom kerkhereniging sukkel binne die NG Kerk-familie, getuig van
insig en begrip. Deurgaans is dit duidelik dat wat hy vir sy gehoor te sé het,
hy tog ook vanuit hul midde doen. “As a Christian who heard the gospel in
the DRC, studied theology under its auspices, and still serves as an ordained
pastor under its guidance, | have no intention of casting the DRC in a
negative light” (p. 139). Hy begryp inderdaad waaroor dit gaan en wat op die
spel is. Kerkhereniging gaan ten diepste tog oor teologie, en dat Belhar dalk
regtig vir ons, die moederkerk, gebore is om tot 'n ryker en dieper verstaan
van die belydenistradisie en -skrifte self te kom, en die teologiese verleidings
van die Pentekostalisme in en om ons te kan raaksien. Die Belhar Belydenis
was, soos meeste belydenisse, regtig té laat — die deksel op die put na baie
kinders reeds verdrink het (Karl Barth) — maar dalk werklik ook té vroeg in die

212



Acta Theologica 2010:2

sin dat dit dalk sy betekenis en geloofskrag in 'n nuwe eeu vir ander sal gee
(Russel Botman). Dit is soos die titel tereg aandui: nie gebonde aan Neither
Calendar nor Clock.

Die feit dat Naudé in die werk ook krites omgaan met Belhar en
sekere tekortkominge uitwys, maak sy argument en die tydigheid van sy
boek net soveel meer geloofwaardig en gesaghebbend. Enersyds wys
hy dat die veronderstelling van Belhar van 'n soomlose eenheid tussen
kerk en samelewing waarvolgens veranderinge in die een noodwendig tot
veranderinge in die ander sal lei, nie meer vandag (post-1994) aanvaar kan
word nie (p. 69, 74). Andersyds wys hy ook hoe Belhar met ’'n antropologie
wat geensins vanuit die skepping wil dink nie (p. 69) — te verstane, gegewe
die destydse konteks — nie volkome antwoord op die 21 eeuse soeke
na gedeelde menslikheid wat saam met mense van ander gelowe en
oortuigings gesamenlik die stryd teen aardverwarming (ekologie) en geweld
(fundamentalisme) kan opneem nie (p. 175). Kortom, die feit dat Naudé
blindekolle van veral sy kerk en dié belydenis raaksien, maak dit waarlik 'n
tydige werk wat gerus aanbeveel én raakgesien behoort te word.

Martin Lausbcher

Navorsingsgenoot Departement Dogmatologie
Universiteit van die Vrystaat

E-pos: martinlaub @telkomsa.ne

213



Resensies/Reviews
Michael Wolter
Das Lukasevangelium

HNT 5 (TUbingen: Mohr Siebeck). Pp. 798. Paperback ISBN 978-3-16-149
526-7. 49 € (Cloth, ISBN 978-3-16-149526-7, 119 €)

Nach den umfangreichen Kommentarbanden von F. Bovonim EKK liegt mitdem
vorliegenden Band ein weiterer neuer, deutschsprachiger Lukaskommentar
vor, dersehr beachtenswert ist. Wolters Band ersetzt den HNT Band von E.
Klostermann, der 1929 in der zweiten Auflage erschienen war. Wolter will
das LkEv auf knappem Raum traditionsgeschichtlich erschlieBen, um auf
diese Weise das theologische Anliegen der Ik Jesusgeschichte zu profilieren.
Gegenlber Klostermann haben vor allem formgeschichtliche Gesichtspunkte
starkere Berlcksichtigung gefunden (Vorwort).

Bereits in der Einleitung (die hier vor allem Beachtung findet) zeigt sich,
dass Wolter an vielen Stellen Uber die deutschsprachige Lukasforschung
(und Lukaskritik) der 70er und 80er Jahre des letzten Jh. hinausgeht und von
Ansatz und Inhalten her neue Wege beschreiten méchte. An anderen Stellen
bleibt der Kommentar jedoch Fragestellungen verhaftet, die sich nur bedingt
als hilfreich erwiesen haben und in groBen Teilen der englischsprachigen
Forschung zu Recht aufgegeben worden sind.

Im Einzelnen: Nach Darstellung von Textuberlieferung und Rezeption
(1-4) schreibt Wolter zur Verfasserfrage (4-10), dass das gangige Argument
gegen den Verfasser als Paulusbegleiter nicht mehr tragt: ,Inzwischen
hat jedoch ein Wandel sowohl in der Paulusinterpretation als auch in
der Lukasinterpretation zu der Einsicht geflihrt, dass beide Autoren
theologisch durchaus nicht so weit voneinander entfernt sind, wie lange
angenommen wurde. ... Es ist insofern schwerer geworden, die Abfassung
des |k Doppelwerkes durch den ... erwédhnten Lukas mit dem Hinweis auf
theologische Distanz zwischen dem |k Doppelwerk und der pin. Theologie
zu bestreiten“ (6). Die nachstliegende Erklédrung fir das ,Wir“ der Wir-
Stucke der Apg ist, dass sie tatséchlich vom Verfasser des LkEv und der
Apg stammen. Auch die dagegen vorgebrachten Einwénde lassen sich
entkraften. Ferner verfugte der Verfasser Uber eine ,unverwechselbar judisch
profilierte kulturelle Enzyklopadie“ (9). Dies zeigt u.a. das herausragende
Interesse an der Israelfrage, ,das Lukas allererst veranlasst haben drfte,
die Geschichte der Trennung von Christentum und Judentum als Bestandteil
der Geschichte Israels zu schreiben” (9). Das LKEv kénnte am Anfang der
80er Jahre des ersten Jh. in Rom verfasst worden sein. Dafir spricht neben
dem letzten Wir-Stuck der Apg hin bis nach Rom auch die Hirtenszene der Ik
Kindheitsgeschichte, ,denn mit der Geburtsverklindigung an die Hirten knupft

214



Acta Theologica 2010:2

Lk an eine politisierte Bukolik an, die ansonsten ausschlieB3lich innerhalb der
rémischen Bukolik belegt ist“ (10; vgl. auch die Auslegung auf S. 127):

Das LKEv ist von der Gattung her eine episodische Erzahlung, die als
Gliederungsmerkmale zeitliche, rdumliche und personale Gegeben-
heiten verwendet (16f). Detailliert beschreibt Wolter ferner die Imitation
der Sprache der LXX, denn ,Dieses Bemihen um die stilistische An-
gleichung seiner Jesusgeschichte an den Erzahlstil der heiligen Schrift
Israels ist von dem Interesse geleitet, den Lesern zu signalisieren,
dass das erzéhlte Geschehen nichts anderes ist als eine Fortsetzung
der Geschichte Israels” (21; vgl. auch S. 70). Im Abschnitt Gber die
intendierten Leser (22-26) setzt sich Wolter ausfuhrlich mit der These
R. Bauckhams auseinander, dass die Evangelien fur alle Christen ge-
schrieben seien und pflichtet Bauckham in wesentlichen Aussagen bei
(,Recht hat Bauckham auch mit seiner Kritik an einem unkontrollierten
,mirror reading’, das die Erzahlung als einen Spiegel verwendet, um
mit seiner Hilfe bestimmte Zusténde in der Gemeinde des Autors zu
rekonstruieren®, 23).

Im Abschnitt ,Der theologische Ort der Jesusgeschichte im Ik
Doppelwerk® (26-33) bezeichnet Wolter das LkEv als ersten Teil eines
zweiteiligen Geschichtswerkes, das ,eine Epoche aus der Geschichte Israels
erzahlt und damit zur historiographischen Gattung der ,Epochengeschichten’
gehort” (26). Mit seiner Jesusgeschichte will Lukas nichts anderes als
einen weiteren Abschnitt aus der Geschichte Israels erzahlen. Ob die
beschriebene Epoche allerdings ein so deutliches Ende hat (,ein nicht
minder eindeutig bestimmbares Ende®, 27), wie sie mit dem Wirken Jesu
bzw. des T&ufers einen distinkten Anfang hat, so Wolter, scheint mir fraglich.
Das Perfektpartizip peplerophoremena in Lk 1.1 bedeutet nicht ,die Dinge,
die in unserer Zeit abgeschlossen worden sind“ (27), sondern die ,unter
uns zur Erflllung gekommen sind“. Damit leitet Lukas vom inhaltlich wie
in Diktion hellenistisch gepréagten Prodmium Uber zu den semitisierenden
Kindheitsgeschichten und weist auf die Erfullung der VerheiBung der
Schriften Israels im Jesusgeschehen und im Werden und der Mission der
Kirche als einem zentralen Anliegen seiner Darstellung hin. Ferner misste
man vom Verbalaspekt her die Perfektform eher im Sinn eines zwar in der
Vergangenheit geschehenen Ereignisses verstehen, dessen Auswirkungen
jedoch bis in die Gegenwart reichen. Das Ende der Epoche ist nicht
Apostelgeschichte 26, so Wolter (mit der Rede vor Agrippa ,der krénende
Abschluss der pIn. Judenmission®, 27), sondern die nach vorne hin offene
Verkundigung des Paulus in Rom an alle, die zu ihm kamen (Apg 28.31).
Stecken hinter dieser Epochenbestimmung Reste von H. Conzelmanns
Uberholter Konzeption der Mitte der Zeit? Zurecht bemerkt Wolter, dass die
Ablehnung des Evangeliums durch die stadtrémischen Juden in Apg 28 durch
den Ruckgriff auf das vom Propheten Jesaja formulierte Verstockungsmodell

215



Resensies/Reviews

in die Geschichte Israels heimgeholt wird (30): ,Die judische Ablehnung
der Christusbotschaft ist nach |k Auffassung Uberhaupt nur als Teil der
Geschichte Israels verstandlich* (30; wird hier geniigend berlcksichtigt, dass
hier wie an anderen Stellen der Apg zumindest ein Teil der jadischen Horer
der Botschaft Glauben schenkt? 28.23).

Allerdings flihrt Wolter spéter die Art und Weise, wie die Jesusgeschichte
in der Apostelgeschichte vorkommt, als Hinweis an, dass die Geschichte
von der géttlichen Sendung des Heils zu Israel nicht als etwas ganz und
gar Zurlckliegendes betrachtet wird (31; die theologisch profilierte Deutung
der Jesusgeschichte stiftet eine elementare theologische Kontinuitat
zwischen den beiden Buchern des |k Doppelwerks, die das historische
Nacheinander der in ihnen erzahlten Vorgédnge umgreift, 32). Diese und eine
ganze Reihe anderer Hinweise sprechen m. E. deutlich gegen eine scharfe
Epochenbegrenzung — auch (und vielleicht gerade) in der pIn. Heidenmission
ist der Heiland Israels weiter am Wirken unter Juden und Heiden. Das Heil
fur die Vélker geschieht nicht an Israel vorbei, sondern nimmt seinen Lauf,
nachdem die Sammlung und Wiederherstellung Israels in den friihen Kapiteln
der Apg stattgefunden hatte.

Wolters Kommentierung ist (soweit im Rahmen des restriktiven HNT-
Formates mdéglich!) klar und Ubersichtlich. Er kombiniert literarische und
theologische Fragestellungen. Historische Fragen spielen eine deutlich
untergeordnete Rolle (vgl. dazu J. Frey, C. K. Rothschild, J. Schréter, Hrsg.,
Die Apostelgeschichte im Kontext antiker und friihchristlicher Historiographie,
BZNW 162; Berlin, New York: de Gruyter, 2009). Von besonderem Interesse
und Uber die bisherige Lukaskommentierung hinausgehend ist die detaillierte
Behandlung der Israelthematik im LkEv. Gerade weil diese Uber das LKEv
hinaus in die Apg weist, wire es spannend gewesen, wenn Wolter den
ersten Band des Doppelwerks noch stérker von der Apostelgeschichte
und ihrer Paulusdarstellung her gelesen héatte. Allein die starken Parallelen
zwischen der Ik Jesusdarstellung und dem Paulusbild weisen auf wichtige
Bezlige hin. Wie sadhe ein Kommentar zum LKEv aus, der dieses von der
Apostelgeschichte und ihren theologischen Fragestellungen her verstehen
wirde? Welche neuen Perspektiven ergeben sich aus dieser Perspektive?
Erklart dies zumindest einen Teil der Stoffauswahl im LKEv?

Bei diesen Anfragen bietet Wolter einen (gerade noch handlichen!)
einbandigen Kommentar zum LKEv, der die neuere internationale Forschung
berlcksichtigt und selbst neue Akzente sowie frische und anregende
Einsichten fir Forscher, Studierende und Verkiindiger bietet.

Christoph Stenschke
Forum Wiedenest and Department of New Testament
University of South Africa

216



Acta Theologica 2010:2

P O Box 392, Pretoria, 0003
Republic of South Africa
E-mail: Stenschke @wiedenest.de

217



Resensies/Reviews
Schmidt, Eckart David

Heilig ins Eschaton. Heiligung und Heiligkeit als eschatologische Konzeption
im 1. Thessalonicherbrief

BZNW 167 (Berlin, New York: W. de Gruyter 2010). xii + 506 S. Gebunden.
ISBN 978-3-11-022169-5, € 130.

Heiligkeit und Heiligung sind wieder im Gespréch. Dieses Gespréch lohnt
nicht nur, weil sich die gesellschaftliche “GroBwetterlage” geéndert hatte
(“Wiederkehr der Religion”?!) und in der Theologie ein erneutes Interesse an
“kultischer Sprache” zu Tage tritt (vgl. die jingst erschienene Studie von M.
Vahrenhorst, Kultische Sprache in den Paulusbriefen, WUNT 230, TUbingen:
Mohr Siebeck 2008). Dazu kommt die Frage nach paulinischer Ethik “Jenseits
von Indikativ und Imperativ’. Bisher die Wahrnehmung bestimmende
Interpretamente werden hinterfragt. Dass auch in sorgfaltiger exegetischer
Arbeit an Einzeltexten neue Perspektiven auf das Versténdnis von Heiligkeit
im Neuen Testament und insbesondere bei Paulus gewonnen werden kénnen,
flhrt das vorliegende Buch auf beeindruckende Art und Weise vor Augen. Es
geht zuriick auf eine Studie, mit der Eckart David Schmidt an der Johannes-
Gutenberg-Universitat in Mainz promoviert und die dort im Wintersemester
2008/09 als Inauguraldissertation angenommen wurde.

Methodisch gewinnt Schmidts Beitrag sein Profil durch eine doppelte
Beschrankung: Statt einem Begriffs- oder Themenfeld (mit problematischer,
von Vorentscheidungen abhéngiger Abgrenzung, vgl. S.6f.) widmet er sich
den Belegen von &yioc ktA als “Kernbegriff” der pln Heiligkeitsterminologie.
Zur Textgrundlage bestimmt er den 1. Thessalonicherbrief als “sowohl
statistisch als auch inhaltlich ... ergiebigste[n] Paulus-Brief zum gewéhlten
Thema” (3). Nachdem Verf. diese methodischen Entscheidungen in einem
einleitenden Kapitel reflektiert hat (1-17), wendet er sich einer umfangreichen
Darstellung der Forschungsgeschichte zu (18-101). Er zeichnet “drei
Epochen” der Forschungsgeschichte nach (97-101): Die Arbeiten der ersten
“Epoche” (Ende 19.Jh bis Anfang der 1960er Jahre) seien bestimmt gewesen
durch die Frage des Verhéltnisses von Heiligung zu der paulinischen
Rechtfertigungslehre sowie zur Ethik und der Mdglichkeit einer Einordnung
in das “Indikativ-Imperativ-Schema” R. Bultmanns (98). Fur die Jahre 1963
-2002 konstatiert Sch. weitgehend “exegetisches Schweigen”. Ein Aufsatz
von W. Weil3 habe dann den Initialimpuls zur “dritten Phase” gegeben. Nun
werde erstmals methodisch auf die Chronologie der pln Briefe geachtet und
Heiligung (in 1Thess 4,3) als “eine passive, den Glaubenden von auf3en her
zukommende Bestimmung”, “zuerst Indikativ, nur mittelbar Imperativ” (74f.)
verstanden.

218



Acta Theologica 2010:2

Seine eigenen Untersuchungen zur Heiligkeitsterminologie im 1Thess
konzentriert Sch. auf Kap 4,1-8 (bzw. 1-12) dieses Briefes. Er teilt die
Charakterisierung dieser “durch den a&yicopog sowie das mvebuo  &yvov
zusammengehaltenen” (229) Verse als Parénese. In Kap 2 seines Buches
bestimmt er ndher deren Wesen und Funktion, indem er die “formalen und
inhaltlichen Eigenarten des Briefes” als Ganzem berucksichtigt (202). Verf.
analysiert verschiedene Vorschldge, die fur Gliederung und theologische
Grundstrukturen des 1Thess gemacht wurden. Er diskutiert dazu detailliert
sechs Grundaspekte, die von verschiedenen Autoren zum bestimmenden
Motiv des Briefes erklart worden sind: die Rede von Gott und Jesus Christus
(133-137), den Aspekt des Dankens (137-142), den paranetischen Aspekt
(142-156), den freundschaftlichen, familidren und ekklesiologischen Aspekt
(156-171), den Aspekt des Trdstens (171-180) sowie den eschatologischen
Aspekt (180-202). Sch. kommt zu dem Ergebnis, dass die “unterschiedlichen
Briefabsichten des Dankens, Mahnens, Gemeinschaft-Aufbauens und
Trostens natlrlich keine Exklusiva [seien], sondern ... zum Teil sogar
wechselseitig feste Bestandteile der fur jeweils andere Grundanliegen
typischen Briefformen dar[stellen]” (204, Kursivierung original). Dabei ordnet
er von diesen vier “Grundbewegungen” Danken und Gemeinschaft-Starken
den “Sachfundamenten” von Theo-logie und Christologie, Trésten und
Mahnen dem “Sachfundament” Eschatologie zu (206). Als Hauptvorzige
seiner Sichtweise nennt Sch. zum einen, dass sie besser die ungewdhnliche
Briefform erklaren kdnne, und dass sie zum anderen besonders geeignet
sei, die relationale Struktur des von Paulus gepredigten Evangeliums zu
verdeutlichen (207). Sch. betont die Einbettung der Mahnungen von Kap 4,1-
8 in ein gréBeres Heilsthema. Fir eine erste Einordnung dieses Abschnitts
im Kontext des Gesamtbrief hélt er fest: “Die Weisung zum Wandeln nach
Gottes Gefallen (4,1) sowie Gottes Wille zur Heiligung (4,3) fuhren anhand
praktischer Beispiele das Leben der Heilsgemeinschaft motiviert durch den
Blick aufs Eschaton aus” (209).

In Kap 3 wendet Sch. sich der detaillierten Einzelexegese von Kap
4,1-8 zu. Eine Uberaus lohnende Aufgabe, denn “[d]ieser Abschnitt birgt
seine Geheimnisse gut und beinhaltet wohl die am intensivsten und
kontroversesten durchforsteten Verse des Briefes insgesamt” (211). Zunachst
pladiert Verf. daflir, aufgrund von Indizien der Struktur- und Sprachgestaltung
anzunehmen, dass Paulus in 4,3-8 ein konkretes, ihm bekanntes Problem
der thessalonischen Gemeinde anspricht (224). Aber warum hebt Paulus
die Bedeutung seiner Argumentation auf einzigartige Weise hervor, indem
er die eschatologische und soteriologische Relevanz seines Anliegens
unterstreicht, und argumentiert doch “auf diese verschrankte Weise und
nicht direkter mahnend” (228)? Dieser Frage widmet Verf. eine eingehende
syntaktische Untersuchung des Abschnitts (229-252). Hier trifft Sch.
(z.T. im AnschluB an N. Baumert) zwei weichenstellende exegetische

219



Resensies/Reviews

Entscheidungen: Zum einen schlagt er vor, den Acl &méyeobet in V. 3 in
Abhéngigkeit von todto yap éotivy Béinua tod Beod zu verstehen (statt von
0 ayleopog U@V  [Mehrheitsmeinung], 231ff.) und todto am Versanfang
als (ungewohnliche aber s.M.n. mdégliche) adverbielle Anknipfung an V.2
aufzufassen (“Dementsprechend (=entsprechend meinen ‘Anordnungen‘ und
eurem ,Wissen’) ist es Wille Gottes ...”, 236f.).

Zum zweiten kommt er zu dem Ergebnis, fir die “auf den ersten Blick
verwirrende Hypotaxe V. 3-6 eine rechte RegelmaBigkeit der Anordnung
der jeweiligen Nebensatze” anzunehmen in der Art, dass jeder der vier
Gliedsatze “der Schreibreihenfolge des Textes gemaB, dem jeweils
vorlaufenden um eine Ebene weiter untergeordnet” sei (246f.). Den Einschub
0 ayLeopog Lp@V in V. 3a in appositioneller Stellung nach adverbialem tod
to deutet er folglich nicht im Sinn der traditionell vorgeschlagenen finalen,
sondern in kausaler Funktion (i.S.v. “enthaltet euch der Unzucht etc, denn
ihr steht in Heiligung“ statt “..., denn damit erwirkt ihr eure Heiligung®, 248).
Heiligung versteht Sch. somit als einen “vorethischen Begriff, der den Willen
Gottes fur die die Begegnung mit Christus erwartenden Glaubigen illustriert.
Heiligung ist damit als ein Grundbegriff des eschatologischen Glaubens der
Thessalonicher anzunehmen, nicht jedoch als einer, der den Prozess des
Menschen mit seinem Verhalten kennzeichnet oder gar ein nachtréglich
eingeschobener zur Einfihrung oder Autorisierung besonderer ethischer
Anforderungen” (248). Die von Sch. vorgetragene syntaktische Analyse legt
nah, “in den Versen 4,3-6a besser ein konkretes Anliegen aufgegriffen zu
sehen, als eine allgemein formulierte Pardnese ins Ungewisse hinein” und
dabei von einem statt zwei Anliegen auszugehen (251). Im Anschluss an
diese Annahme pladiert Sch. nach ausflhrlicher Diskussion der Argumente
(252-276) dafur, das schwierige Syntagma okebog ktaobaL mit “eine Frau
nehmen/erwerben” zu Ubersetzen. Als historischen Hintergrund hélt er “ein
Prozedere im Kontext von Verlobung bzw. EheschlieBung” (275), genauer,
dass Paulus “das ‘Ausspannen‘ eines verlobten oder versprochenen
Méadchens durch einen anderen Mann tadelt” (303, wiederum im Anschluss
an eine These N. Baumerts) fir wahrscheinlich. Paulus sehe dadurch die in
judischer Pardnese immer wieder eingeschérften Protolaster Unzucht und
Habgier tangiert (286ff.). Die Formulierung év ayLaope kel Tl in V. 4 zeigt
nach Sch. “eine Verwendung im Umbruch®. Paulus integriere hier dyLaopdg
in einem prominent paranetischen Satzteil, und zwar auf eine solche Weise,
dass eine ldentifikation des dylaoudg mit der geforderten Handlung zwar
vermieden wird und die fundamentale, vorethische Funktion des dyLaouog
noch erkennbar ist, jedoch durch die sprachliche Gestaltung bereits
nahe an eine direkte ethische Ausdeutung gerlckt ist’ (282). Ein weiteres
exegetisches Problem stellt der Wechsel der Praposition in der Wendung émt
droBapole &AL év éml dyleopd (V. 7) dar. Sch. konstatiert widerspriichliche
Textsignale (312) und findet bestatigt, dass “selbst in diesem klar parénetisch

220



Acta Theologica 2010:2

orientierten Vers, [...] Heiligung fir Paulus selbst kein ethischer Begriff ist,
der das rechte Verhalten oder das Ziel eines rechten Verhaltens beschreibt,
sondern den Stand bezeichnet, die Phase oder die Situation des Gléaubigen
bzw. die Folie, vor der das ethische Handeln nun zu entscheiden und zu
bewerten ist’ (314). Zusammenfassend hélt Sch. fest, Paulus verankere
das Heiligungsmotiv im theologischen Kern seiner Bekehrungspredigt aus
Theo-logie, Christologie und Eschatologie, auf die er in 4,1-8 rekurriere.
Durch Heiligung als nomen actionis werde “der Focus stérker auf das Leben
im Diesseits, das Warten auf die Parusie gerichtet” (325). Der Begriff der
Heiligung diene dabei “nicht als ethisches movens per se (etwa im Sinne
einer der Rechtfertigung nachgeordneten ‘zweiten Gnade’), sondern durch
den Verweis auf den Ruf Gottes zum eschatologischen ‘Mit-dem-Herrn-Sein
allezeit’ (vgl. 4,17)” (ebd.).

In Kap 4 werden von Sch. ergidnzend die weiteren Belege des d&y-
Stammes im 1. Thess (auBerhalb von 4,1-8) untersucht, so die Nennungen
von 10 mvedpe adtod TO dywov, des heiligen Geistes (1,5.6), TGV aylwv,
der Heiligen (3,13), &v ¢uAfuatt &yiw, des heiligen Kusses (5,26) sowie
des Segenswunsches in 5,23. Aus den Beobachtungen soll hier nur
hervorgehoben werden, wie Sch. die Begriffsgeschichte der Bezeichnung
“die Heiligen” nachzeichnet. Diese habe sich von einer speziellen Anwendung
auf die Jerusalemer Christusgldubigen (frihester Beleg 1Kor 16,1) zu einer
analogen Bezeichnung auch der Heidenchristen als Heilige gewandelt
(334-345). Sch.: “Bei Abfassung von 1Thess halt Paulus noch dafiir, dass
obschon Judenchristen offenbar bereits ‘Heilige’ sind, die thessalonischen
Heidenchristen erst in, Heiligung* stehen” (341).

In Kap 5 erldutert Sch. den Ertrag seiner Untersuchung. In einem ersten
Abschnitt reflektiert er zusammenfassend die eschatologische Pragung des
Heiligkeits- bzw Heiligungsverstédndnis im 1Thess. Dann bringt er seine
eigenen Forschungsergebnisse ins Gesprach mit denen der Untersuchung
Vahrenhorsts. Fir &ywog ktA als kultische Begrifflichkeit ist im 1Thess
demnach eine “Entgrenzung des Heiligen ins Alltdgliche hinein” festzustellen
(401). Anschliessend stellt Sch. die Kompatibilitét seiner Ergebnisse mit den
Thesen U. Schnelles zu den év Xpiot@— Formeln und zur pin Tauftheologie
fest (403f.). In der “New Perspective on Paul” ist bisher weder den Themen
Heiligkeit und Heiligung noch dem 1Thess besondere Aufmerksamkeit
gewidmet worden. Dies wére aber im Anschluss an (die Thesen M. Borgs
sowie) die Ergebnisse dieser Studie lohnend. Nach Sch. Gbernimmt Paulus
kultische Begrifflichkeit und bricht doch mit ihr, “indem er den Kultkontext
als solchen nicht fortfihrt”. Jenseits seiner gelegentlich “bis zur Polemik
(von 2,14-16) gesteigerten Abgrenzung vom Judentum” und einem
“Mithineinnehmen’ in den Bund der Gottesgnade firs Volk Gottes durch
eine Offnung jldischer boundary markers® (413) entwickle Paulus fiir das

221



Resensies/Reviews

Heidenchristentum “eine eigenstandige ‘dritte Identitat”: “Gottesbegegnung
findet nicht mehr im Kult statt, sondern im konkret erwarteten Einbrechen
des Eschatons als der groBBen Kultfeier: Hier treffen die Geheiligt-Werdenden
die Heiligen” (ebd.).

Sch.s Studie zeichnet sich aus durch vorbildliche Klarheit und Sorgfalt.
Sch. arbeitet bei seiner Untersuchung von 1Thess 4,1-8 die exegetischen
Alternativen heraus, stellt die vertretenen Positionen umfassend dar, bringt
eigene Beobachtungen und Argumente ein und macht transparent, an
welchen Stellen er eine Entscheidung fir naheliegend, in welchen Féllen er
sie fur schwierig hélt. Auch wer gelegentlich zu einem anderen exegetischen
Urteil kommt, wird von diesem Buch in hohem Maf3 profitieren. Wer sich in
Zukunft intensiv dem 1. Thessalonicherbrief zuwendet, wird zu diesem Buch
greifen. Fur die Beschéftigung mit dem Heiligkeitsverstandnis des Apostels
Paulus bietet es wertvolle Impulse.

Rev Christian Hundt

Auf dem Muhlengraben 8
57076 Siegen, Germany
E-mail: chundt@gmx.de

222



