Acta Theologica 2011:2

A Celliers

DIE RING
In diens van onderlinge sorg

ABSTRACT
THE CLASSIS. IN SERVICE OF MUTUAL CONCERN

Congregations of the Dutch Reformed Church in South Africa are facing various
challenges which they cannot meet on their own. The classis or presbytery was born
in the sixteenth century when reformed congregations also went through very difficult
times. Its aim was to help congregations fulfil their needs. Neighbouring congregations
that are close enough to understand each other's needs and able to meet as often as
needed, constitute this governing body. It has its roots in the sense of unity and concern
that existed between the congregations of the first century. Throughout the history of
the classis in the Dutch Reformed Church in South Africa, this same sense of unity and
concern about the welfare of the congregations constituted the presbytery. Today it is
still an integral part of the church’s organization and can help congregations to fulfil their
God-given calling in their own context.

1. INLEIDING

Die ring' word in gereformeerde kringe beskou as die hartaar van die
meerdere vergaderings van gereformeerde kerke (Kleynhans 1973:217;
Spoelstra 1989:248). Dit is immers die eerste uitdrukking van kerkverband en

1 In sommige gereformeerde kerke staan hierdie meerdere vergadering bekend
as ’'n klassis, soos die Sinode van Emden 1572 dit genoem het (Biesterveld
& Kuyper 1905:36). Hierdie naam het moontlik sy oorsprong by die naam van
'n predikantevergadering in die gereformeerde kerke in Frankryk (Bouwman
1934:126). Die term klassis het in sy betekenisveld begrippe soos byeenroep, 'n
versamelde menigte en corpus (Bouwman 1934:126). Die Algemene Reglement
van 1816 het naas die klassis ook voorsiening gemaak vir 'n kerklike byeenkoms
wat 'n ring genoem is (Artikels 49, 78-83 in Pont 1991:36,40). Dit was 'n
predikantebyeenkoms wat deur die klassis gereél is met onderlinge ondersteuning
as doel. Die eerste Algemene Kerkvergadering of Sinode van die Kaapse
gemeentes het die term ring gebruik vir die meerdere vergadering wat tot dan die

Dr. A. Celliers Navorsingsgenoot: Departement Ekklesiologie, UV. E-pos:
bertus9 @ mtnloaded.co.za.

Acta Theologica

2011 31(2): 1-23 :

ol b i ol 0rg/10.4314/actat v3112.1 SUN M&DIA
ISSN 1015-875 ST
© UV/UFS

<http://www.uovs.ac.za/ActaTheologica>



Celliers Die RING

'n vergadering van gemeentes wat naby genoeg aan mekaar is om mekaar se
omstandighede te verstaan en mekaar werklik by te staan en te help? Hierdie
kerklike vergadering is in die sestiende eeu in die lewe geroep vanweé die
bedieningsnood van gemeentes. Dit het sy wortels in die eenheidsbewussyn
en onderlinge besorgdheid wat tussen die gemeentes van die eerste eeu na
Christus geleef het. In beide tydperke was die kerk in 'n soort storm vasgevang
(Sweet 2007:18).

Daar is teoloé wat oortuig is dat die kerk tans die perfekte storm trotseer,
en dat sy sal moet swem of sink (Niemandt 2007:11; Sweet 2007:17evv).
Postmodernisme, postchristendom en globalisering is die drie oorheersende
faktore wat die wéreld waarin die kerk lewe onherroeplik verander. Dit stel
enorme uitdagings aan die kerk. Niks, so word beweer, sal ooit weer dieselfde
wees nie. Die situasie word vergelyk met die Renaissance en hervorming van
die vyftiende en sestiende eeu. Dit bring geweldige onsekerhede en spanning
vir die kerk in sy geheel, maar ook vir gemeentes (Niemandt 2007:12ev).
Intussen, of dalk as gevolg van die winde van verandering, staar ’'n hele aantal
uitdagings gemeentes in die gesig. Uitdagings wat gemeentes blykbaar
toenemend op hulle eie probeer hanteer.

“ledere een is besig om op sy eie manier aan te neuk” is die opskrif van die
rubriek, Anton Pienaar op die kerk se trappe in die Kerkbode van 1 Oktober
2010 (Pienaar 2010:8). Hy maak gewag van ’'n groeiende individualisme onder
predikante en gemeentes. In die wandelgange word selfs van “kompetisie”
tussen gemeentes binne dieselfde ring gepraat (vgl. Strauss 2010:66). Buur-
gemeentes ding met mekaar mee om die grootste “markaandeel” uit die
beskikbare “kliénte” in die omgewing te verkry (Sweet 2007:55; vgl. Pienaar
2010:8). Dit terwyl die nood onder gereformeerde susterskerke hoog is. 'n
Krimpende lidmaattal en gemeentes wat stoei om te oorleef, is op alle sinodes
se agendas. Kerkrade wat sukkel om vakante kerkraadsposte te vul, is lankal
ou nuus. Diverse aanbiddingsstyle en liturgiese inkleding tussen gemeentes,
dieperliggende verskille oor die belydenisskrifte en hulle inhoud, verskillende
Skrifbeskouings, kerkbegrippe en standpunte oor sake soos homoseksualiteit,
die huwelik, die doop en die Belydenis van Belhar dui op ’n krisis in die kerke
van gereformeerde oorsprong hier te lande (vgl. Diversiteitsforum s.a.).

klassis genoem is (Algemene Reglement 1824 artikel 1 in Pont 1991:216), soos
wat dit vandag nog in die Nederduitse Gereformeerde Kerk genoem word.

2  Gemeentes is volledig kerk omdat die merktekens van die ware kerk, naamlik die
suiwer bediening van die Woord, die sakramente en die kerklike tug (Nederlandse
Geloofsbelydenis artikel 29) slegs daar kan voorkom. Gemeentes is dus struktureel
gelykwaardig (Strauss 2010:51). 'n Ring wat gesond funksioneer maak wel nie die
gemeente as volledige kerk meer kerk nie, maar dit dien “tot nut en versterking van
die gemeentes” (Strauss 2010:65). Heyns (1977:174) praat in hierdie verband van
die kerkverband wat gemeentes help om beter kerk te wees.



Acta Theologica 2011:2

Dat ringe as gevolg hiervan ook in ’n krisis is, staan nie te betwyfel nie.
Op ’'n byeenkoms van die Kerkregwerksgemeenskap van Suid-Afrika in
September 2011 is drie referate bespreek wat gehandel het oor die krisis van
ringe in onderskeidelik die Protestantse Kerke in Nederland, die Nederduitse
Gereformeerde Kerk (Suid-Afrika) en die Verenigende Gereformeerde Kerk
(Suid-Afrika). In baie gevalle het die ring verval tot bloot 'n verslag-en-
kennisname vergadering (vgl. Coertzen 1984:6, 34, 36, 39) wat slegs instand-
gehou word uit lippediens aan die Kerkorde. Daar is blykbaar selfs ringe wat
slegs vergader om ’'n Ringskommissie te kies. Van onderlinge besorgdheid,
hulp en meelewing is daar min sprake.

In die lig van die storm wat die kerk en gemeentes tans trotseer, is
dit krities belangrik om, in plaas van negatief en afwysend oor die ring te
dink (vgl. Strauss 2010:63), dit op 'n kreatiewe wyse volgens die eise van
omstandighede te reformeer tot 'n vergadering waar gemeentes weer daad-
werklik verantwoordelikheid vir mekaar se totale welsyn aanvaar. Gemeentes
het mekaar nodig om te kan bly swem.

2. GEBORE UIT NOOD

In die tweede helfte van die sestiende eeu was die bedieningsnood in
gereformeerde gemeentes in Nederland akuut (Bouwman 1934:163; vgl. De
Jong 1980:223). Predikante wat goedgeskool in die gereformeerde leer was,
was skaars (Bouwman 1934:146; Spoelstra 1989:259). Baie gemeentes is
bedien deur leraars met gebrekkige teologiese opleiding. Dié toestand van
sake was te wyte aan die vervolgings en druk waaronder die gereformeerde
kerke in Nederland en Engeland gebuk gegaan het, asook die feit dat baie uit
die Rooms-Katolieke en Lutherse kerke gekom het. Dit was dus noodsaaklik
dat hierdie bedieningsnood in gemeentes aangespreek word ter wille van
die ware kerkwees van gemeentes (Bouwman 1934:124; vgl. Artikel 2 van
die Weselse Artikels van 1568 in Biesterveld & Kuyper 1905:2). Die suiwer
bediening van die Woord en sakramente is immers twee kenmerke waaraan
die ware kerk uitgeken kan word (Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 29).

Reeds sedert die veertiger jare van die sestiende eeu het predikante in
Genéve en op ander plekke in Switserland vergader “ter bespreking van de
H. Schrift, en tot handhaving van de eenheid der leer en het welzijn der kerk”
(Bouwman 1934:125). Soortgelyke byeenkomste is ook in Frankryk, Nederland
en onder die vlugtelinggemeentes in Engeland gehou ter wille van die goeie
orde in die gemeentes en onderlinge lering, vermaning en toesig (Coertzen
1984:9). Op die Konvent van Wesel 1568 word die moontlikheid van iets soos
’n klassis die eerste keer genoem (Biesterveld & Kuyper 1905:1evv). Tydens
die daaropvolgende Sinode van Emden word hieraan formeel gestalte gegee
met die reéling in artikel 7:



Celliers Die RING

Beneven desen Consitorien, sullen oock alle drie ofte ses maenden
Classische versamelinghen ghehouden werden van sommighe Kercken
die by een gheleghen zijn, nae hare gheleghentheyt ende nootdruft
(Biesterveld & Kuyper 1905:36).

Die gereformeerde gemeentes wat destyds in Duitsland, Oos-Friesland
en Engeland verstrooi was, asook alle kerke onder die kruis, moes jaarliks
vergader. Enkele reélings is ook in die volgende artikel getref oor die indeling
van die gemeentes in klassisse.

Volgens Bouwman (1934:126ev) was hierdie instelling noodsaaklik vanuit
die eenheid van die gemeentes in Christus, omdat die gemeentes mekaar se
hulp nodig het vir hulle instandhouding, uitbreiding en die suiwerheid van hulle
geloof en lewe, sodat die vryheid van die gemeente gehandhaaf word, as
waarborg teen die oorheersing en willekeur van ampsdraers, sodat alles in die
gemeente geskied volgens die Woord van God en sodat die orde en tug in die
gemeente gehandhaaf word. Die welsyn en opbou van gemeentes was duidelik
in die oog?. Juis daarom dat die Sinode van Emden 1571 alle gereformeerde
gemeentes in klassisse ingedeel het, ook dié in verstrooiing (Biesterveld
& Kuyper 1905:36ev). Die bedoeling was dat elke gemeente op 'n klassis
verteenwoordig sou wees, teenoor sinodes waar slegs verteenwoordigers uit
elke klassis teenwoordig was, die sogenaamde trapsgewyse afvaardiging.

Daaropvolgende Sinodes het die frekwensie van vergadering hoér
gemaak. Die Nasionale Sinode van Dordrecht 1574 het in artikel 10 bepaal
dat dit maandeliks moet gebeur (Biesterveld & Kuyper 1905:65) en in 1578
in artikel 26 dat die klassikale vergadering elke maand of ses weke moet
vergader, of korter of langer, maar sodat daar nie drie maande verbygaan
sonder dat 'n vergadering gehou is nie (Biesterveld & Kuyper 1905:104ev). In
sommige gevalle het die klassis elke twee weke vergader. Een vergadering
per maand is gewy aan meer administratiewe kerklike sake en die ander
vergadering aan ’n gesprek oor leerkwessies. In 'n ander streek het die
predikante weekliks of twee-weekliks vergader, ook om leerkwessies te
bespreek (Bouwman 1934:141). Om so gereeld moontlik te vergader, was,
gegewe die omstandighede destyds, noodsaaklik vir'n gesonde gemeentelike
bediening (vgl. Spoelstra 1989:248). Waarskynlik op die voetspoor van 'n
gebruik tydens predikantebyeenkomste in Genéve, het die Sinode van Emden
1571 bepaal dat ’'n predikant tydens die klassikale vergadering 'n preek moet
lewer wat deur die ander afgevaardigdes beoordeel moes word, nie om fout
te soek nie, maar “zoo daar iets is te verbeeteren, dan zullen zy te kennen
geven” (Biesterveld & Kuyper 1905:56). Volgens Bouwman (1934:146) was

3 Die kerkorde as uitvloeisel uit 'n dienende kerkreg is daar ter wille van 'n gesonde
kerklike lewe (Strauss 2010:4). Die Sinode van Emden 1571 se formele kerkordelike
instelling van die klassis is sprekend hiervan.



Acta Theologica 2011:2

die bedoeling van die klassikale prediking nie die stigting van die vergadering
nie, maar om die prediking in die gemeentes oor die algemeen ten goede te
kom. Dit was dus “opleidingsgeleenthede”, gebore uit 'n diepe besorgdheid
oor die welsyn van die gemeentes. Bouwman (1934:147) merk op dat die
klassikale preek mettertyd verval het soos wat die opleiding van predikante
verbeter het.

Onderlinge sorg as funksie van die klassis is in die volgende dekades
verbreed en kulmineer in die bepalings wat die Sinode van Dordt in 1618/19
in artikel 41 vir die klassis neerlé (Biesterveld & Kuyper 1905:236). Klassikale
vergaderings bestaan uit naburige gemeentes wat minstens elke drie maande
vergader deur middel van ’'n predikant en ouderling as afgevaardigdes.
Tydens elke vergadering moes die voorsitter aan elke gemeente vra of hulle
kerkraadsvergaderings hou, of die kerklike dissipline uitgeoefen word, of die
armes en skole versorg word en of hulle die hulp van die klassis benodig vir
hulle gemeentelike inrigting. Tydens elke klassis moes 'n predikant wat tydens
die vorige vergadering aangewys is, ’n preek lewer met die oog op verbetering
van die prediking.

Die reéling dat die klassis betrokke is by die toelating van predikante tot
die amp en die beroeping van die predikante deur gemeentes, was ook 'n
wyse waarop die klassis toesig gehou het oor die leer (Bouwman 1934:148).
Geskikte en goed toegeruste mense was nodig vir die gesonde bediening van
die gemeentes. Ook op hierdie manier het die klassis verantwoordelikheid vir
die welsyn van gemeentes aanvaar.

3. KERKVISITASIE AS VERSORGING

Na enkele geluide daaroor op voorafgaande provinsiale sinodes, stel die
Nasionale Sinode van Den Haag in 1586 kerkvisitasie as funksie van die ring
in4, as uitdrukking van die verantwoordelikheid wat naburige gemeentes vir
mekaar neem (Biesterveld & Kuyper 1905:202, 220; Bouwman 1934:164).
Volgens Nauta (1971:200) is kerkvisitasie ingestel omdat daar besef is dat dit
wat tydens klassikale vergaderings gebeur nie genoegsaam is vir die klassis

4 Spoelstra (1989:258) is van mening dat kerkvisitasie nie 'n funksie van die klassis
is nie. Visitatore word volgens hom wel deur die klassis aangewys, maar tree nie
namens die klassis op nie en doen ook nie aan die klassis verslag nie. Uit artikel 44
van die Kerkorde van die Sinode van Dordt 1618/19 blyk egter 'n nou band tussen
kerkvisitasie en dit wat die klassis se funksie is (Biesterveld & Kuyper 1905:237).
Die visitatore is kennelik 'n kommissie van die klassis in diens van die opsigtaak
van die klassis en moet daarom verslag doen (Nauta 1971:199, 206). Strauss
(2010:54) stel dit selfs sterker deur te sé dat kerkvisitasie die primére werkswyse
van die ring is.



Celliers Die RING

om sy doel te bereik nie. Die beter onderlinge sorg wat dit meegebring het, het
gesorg dat kerkvisitasie 'n funksie van die klassis geword het. Opsig oor die
leer en lewe van predikante en die toestand van die gemeentes was immers
in die oog.

Hierdie was nie 'n vreemde gebruik in die geskiedenis van die kerk nie.
Bouwman (1934:157ev) brei breedvoerig hierop uit. In die vierde eeu na
Christus was dit reeds die gewoonte dat biskoppe of hulle afgevaardigdes hulle
diosese jaarliks besoek om die woord en sakramente te bedien en ondersoek
in te stel na verskeie aspekte van die gemeentelike lewe en die ampswerk.
Mettertyd het dit egter ontaard in kerklike howe met allerlei wanpraktyke in
swang. Tydens die reformasie het gesonde kerkvisitasie onder die Lutherane,
die kerk 'n groot diens bewys. Die doel was om te sorg dat God op die regte
manier vereer word, kerklike sake te orden en die gemeentelike lewe op te
bou. Onderrig aan visitatore is noodsaaklik geag om, teenoor die wanpraktyke
van die Rooms Katolieke, visitasie weer op die regte spoor te bring. Calvyn het
in 1546 visitasie in Genéve ingebring met die oog op die ampswerk en suiwer
leer en lewenswandel van predikante en die erediensbywoning deur lidmate.
In Skotland het John Knox visitasie in 1561 ingevoer om nuwe gemeentes te
organiseer en toesig te hou oor die ampswerk van predikante.

Visitasie was aanvanklik met gemengde gevoelens in die Nederlandse kerk
ontvang vanweé negatiewe gevoelens oor kerklike inspeksie en heerskappy
(Bouwman 1934:164ev). Die Nasionale Sinode van Dordt 1618/19 het in
artikel 44 van sy Kerkorde kerkvisitasie egter verpligtend gemaak met die
doel om oor die suiwerheid van die leer te waak, om toe te sien dat daar
volgens die kerklike orde geleef word en om gemeentes met goeie raad te
bedien (Bouwman 1934:166). Dit staan dus in diens van die besorgdheid van
gemeentes oor mekaar se welsyn. Hierdie onderlinge verantwoordelikheid het
swaarder geweeg as die moontlike misbruik wat hiermee gepaard kon gaan
(vgl. Coertzen 1984:36).

4. 'N BEHOEFTE AAN’'N MEERDERE VERGADERING
AAN DIE KAAP

Die eerste Kaapse gemeentes het as buitelandse gemeentes volgens 'n
besluit van die Sinode van Noord-Holland in 1642, onder die Klassis van
Amsterdam gesorteer (Kleynhans 1973:281). Uiteraard het afstand die
kwessie van naburigheid in gedrang gebring (vgl. Coertzen 1984:22). Geen
Kaapse gemeente het ooit verteenwoordiging in die Klassis of die Sinode van
Noord-Holland gehad nie. Die verhouding met die meerdere vergaderings in
Nederland is wel gehandhaaf deur middel van wedersydse korrespondensie.
Die Klassis van Amsterdam het gereelde verslag oor die stand van die



Acta Theologica 2011:2

gemeentes verwag en is ook deur die Kaapse gemeentes geraadpleeg.
Kleynhans (1973:283) merk dan ook op dat hoewel daar geen formele
plaaslike verband tussen die Kaapse gemeentes bestaan het nie, hulle tog
in hulle gesamentlike verbondenheid aan die Klassis van Amsterdam aan
mekaar gebonde gevoel het. Die plaaslike owerheid het ook as skakel tussen
die gemeentes gedien.

Hierdie toedrag van sake is mettertyd as 'n leemte beleef. In 1707 is twee
kerkrade met toestemming van die owerheid die eerste keer gekombineer
om ’'n klagte teen ’'n lidmaat te hanteer, maar dit was onbevredigend
volgens korrespondensie wat daaroor aan die Klassis van Amsterdam gerig
is (Kleynhans 1973:284). In die volgende dekades was daar meermale
versugtinge uitgespreek en voorstelle gemaak vir 'n meerdere vergadering aan
die Kaap. In die hart hiervan was die behoefte tussen die Kaapse gemeentes
om mekaar onderling by te staan deur middel van 'n amptelike meerdere
vergadering en die oortuiging dat dit plaaslik beter gedoen kan word as deur
die verre Klassis van Amsterdam.

4.1 Die Gekombineerde Kerkvergadering

In Julie 1745 gelas die Politieke Raad aan die Kaap die kerkrade van die
verskillende gemeentes om 'n gekombineerde kerkvergadering saam te roep
om die verdeling en grense vir twee nuwe gemeentes te bespreek (Kleynhans
1973:287). Dié byeenkoms is op 30 Augustus 1745 in Kaapstad gehou.
Benewens die reéling van die grense van die vyf gemeentes, het hierdie
vergadering ook die noodsaaklikheid van ’'n jaarlikse klassikale vergadering
beklemtoon sodat alle plaaslike kerklike sake behoorlik hanteer kan word
(Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:6). Dit is as 'n versoek
aan die plaaslike owerheid gerig, wat dit dan ook goedkeur het (Kleynhans
1973:287). Die Klassis van Amsterdam wou egter nie toestemming gee
dat dit as 'n klassis beskou word nie. Daarom is besluit om te volstaan met
die term Gekombineerde Kerkvergadering (Handelinge Gekombineerde
Kerkvergadering 1745-59:15).

Alhoewel nie formeel en amptelik nie, was hierdie vergadering vir alle
praktiese doeleindes 'n klassis vir die gemeentes aan die Kaap (Vorster
1981:114ev). Dit het alles gedoen wat die Dordise Kerkorde vir die klassis
bepaal, behalwe dat die Gekombineerde Kerkvergadering nie voornemende
predikante tot die bediening toegelaat het nie. Dat 'n duidelike onderlinge
besorgdheid oor mekaar se welsyn grondliggend aan die behoefte tot
'n meerdere vergadering was, blyk duidelik uit die verklaring tydens die
vergadering van 1748 dat die byeenkoms sal strek “tot welzijn van Gods Kerck
in't algemeen, en in’'t bijzonder van de Gemeentes in Africa” (Handelinge



Celliers Die RING

Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:13) en die instelling van kerkvisitasie
deur die vergadering van 1752: ... om een jaarlijksche kerken-visitasie te doen
tot onderlingen liefde en vrede” (Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering
1745-59:30). 'n Visitasiereglement word tydens die vergadering van 1754
goedgekeur (Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:37).
Volgens die Reglement moes navraag gedoen word na onder andere
die gereelde hou van eredienste op Sondae, die suiwer bediening van die
sakramente, of die doopformulier onveranderd gelees word, of die ouderlinge
saam met die leraar verantwoordelikheid neem dat lidmate hulle in leer en lewe
reg gedra en hulle beywer om alle ergernisse uit die weg te ruim, of die diakens
verantwoordelikheid neem vir die armsorg en of die finansies reg bestuur word.
Die welsyn van gemeentes was duidelik in die oog.

Dit word dan ook allerweé betreur dat die Kaapse owerheid in 1759 'n
einde gemaak het aan die Gekombineerde Vergadering. Dit was teen die
wense van die Klassis van Amsterdam en van die Kaapse gemeentes, wat
hierdie amptelike organisering van hulle onderlinge sorg vir mekaar, terdeé
sou mis (Kleynhans 1973:290evv; Vorster 1981:119evv).

5. DIE KLASSIS VERVAL TOT 'N ADMINISTRATIEWE
LIGGAAM

In die Algemene Reglement van die Nederlandse Gereformeerde Kerk van
1816 word die klassikale vergadering, tipies kollegialisties ’'n blote bestuurs-
vergadering wat as skakel optree tussen gemeentes en die sinodes. Enkele
administratiewe sake moes op die jaarlikse vergadering gereél word (vgl.
Algemene Reglement 1816 artikels 49-67 in Pont 1991:36evv). Interessant
genoeg maak die Reglement egter ook voorsiening dat klassisse in ringe
ingedeel word. In artikel 80 word duidelik gesé dat ringe nie 'n bestuursfunksie
het nie, maar dien tot “onderlinge opscherping en versterking van den band
der broederlijke liefde” (Pont 1991:40; vgl. Coertzen 1984:11). Ringe, wat
in wese predikantebyeenkomste was, moes sorg vir vakante gemeentes,
godsdienstige onderwerpe behandel wat die opbloei van die Christendom,
die bevordering van Bybelkennis en die waarneem van hulle bediening,
insluit. Waar die klassis 'n bestuursfunksie gekry het, is die onderlinge
sorg vir gemeente weliswaar nie nagelaat nie, maar oorgelaat aan hierdie
predikantebyeenkomste. Hiermee is weggedoen met die gereformeerde
beginsel dat meerdere vergaderings, vergaderings van gemeentes is wat
onderlinge sorg vir mekaar aanvaar (vgl. Coertzen 1984:11). Die ring was
egter wel 'n byeenkoms ter wille van die welsyn van gemeentes.



Acta Theologica 2011:2

6. DIE RING EN ONDERLINGE SORG SEDERT 1824

6.1 Die Ordonnansie van De Mist 1804

Engeland hetin 1795 die bewind aan die Kaap oorgeneem. Hiermee is formele
betrekking tussen die Kaapse gemeentes en die klassis van Amsterdam
vir ’'n kort wyle feitlik onmoontlik gemaak (Kleynhans 1973:294). Nog voor
die heroorname deur die Bataafse bewind in 1803, is korrespondensie met
Klassis van Amsterdam hervat (Kleynhans 1973:294ev). In 1804 skryf die
Kerkraad van Kaapstad aan die kommissaris-generaal de Mist oor die vrye
verkiesing van kerkraadslede en die noodsaaklikheid van 'n Gekombineerde
Kerkvergadering vir die gemeentes aan die Kaap (Kleynhans 1973:295ev).
As redes word aangevoer dat elke gemeente in werklikheid op sy eie staan,
dat dit sal bydrae tot die goeie orde en eensgesindheid in gemeentes en om
onderhorigheid aan die bestaande Kerkorde te bevorder. Dit gaan dus om ’n
meer formele band tussen die gemeentes ter wille van hulle welsyn en die
welsyn van die kerk in die algemeen. Dit is duidelik in die skrywe gestel dat
die verlangde Gekombineerde Kerkvergadering nie bedoel is om ’'n klassis
te wees of die bande met die Klassis van Amsterdam te verbreek nie. In
dieselfde jaar stel De Mist 'n kerkorde op waarin voorsiening gemaak word vir
slegs ’'n Algemene Kerkvergadering (Kerkordonnansie 1804 artikel 46 in Pont
1991:188). Die inisiatief om dit te reél word aan die Kerkraad van Kaapstad
oorgelaat. Die funksie van hierdie vergadering word baie vaag omskryf as
om aan die owerheid die sekerheid te gee dat aan die bepalings van die
Kerkordonnansie nagekom word (vgl. Kleynhans 1973:226ev). In artikel 48
word bepaal dat nadere besonderhede oor die inhoud van die Algemene
Kerkvergadering wat minstens elke twee jaar moes vergader, in 1805 gereél
sal word.

6.2 Die Sinode van 1824

Die eerste Algemene Kerkvergadering of Sinode het egter eers in 1824
plaasgevind, en het hoofsaaklik aan 'n kerkorde aandag gegee. In hierdie
Kerkorde word, benewens die kerkraad, ook in artikel 1 voorsiening gemaak
vir twee meerdere vergaderings: die sinode en die ring (Pont 1991:216). Vir
die eerste keer word 'n meerdere vergadering 'n ring genoem. Op voetspoor
van die kollegialistiese Algemene Reglement van 1816 het dit egter grootliks
'n bestuursfunksie gehad en was dit gesien as tweede in die hiérargie van
kerkraad, ring en sinode, met laasgenoemde as die hoogste gesag (Algemene
Reglement 1824 artikel 9 in Pont 1991:217). Die Sinode het die gemeentes in
drie ringe verdeel, en uit die indeling is dit duidelik dat hulle uitvoering gegee



Celliers Die RING

het aan die beginsel dat die ring saamgestel word uit naburige gemeentes
(Kleynhans 1973:209).

Daar word feitlik niks in die Algemene Reglement van 1824 gesé oor die
funksie en werksaamhede van die ring nie. Weliswaar word in artikel 15 besluit
dat die Algemene Kerkvergadering of die Ringsbestuur (Ringskommissie — AC)
met approbasie deur die Algemene Kerkvergadering ’'n kerkvisitasiereglement
moet opstel. Dié is na inagneming van voorstelle uit die ringe in 1826 tydens
die volgende Algemene Kerkvergadering goedgekeur. Hiervolgens moet elke
gemeente se afgevaardigdes antwoord op 'n reeks van drie-en-twintig vrae
wat deur die voorsitter gestel word. Dit het 'n wye spektrum van die geestelike,
administratiewe en materiéle aspekte van gemeentewees aan die orde gestel.
Die totale welsyn van elke gemeente was hierdeur onder oé geneem.

6.3 Die Wette en Bepalinge van 1842

Die Sinode van 1842 het die bestaande Algemene Reglement en Kerkorde van
de Mist vervang met “Wetten en Bepaling voor het Bestuur der Nederduitsche
Gereformeerde Kerk in Zuid-Afrika” (Kleynhans 1973:131). Hierin word die
Ring onder andere belas met die sorg vir die belange van die godsdiens,
die bewaring van die goeie orde en die handhawing van die kerklike wette in
hulle resort, die eksaminering van kerklike onderwysers, die bevordering van
godsdienstige onderwys, die sorg vir die vermeerdering van gemeentes, die
aanwys van konsulente vir vakante gemeentes en die doen van kerkvisitasie
(Kleynhans 1973:214). 'n Interessante besluit van die 1842 Sinode oor die
werksaamhede van die ring is die bepaling dat met sinodes wat elke vyf jaar
moes vergader, ringe volmag gekry het om spoedeisende sake wat op hulle
agenda kom en wat eintlik by die Sinode hoort, af te handel op voorwaarde
dat dit binne die ruimte van die kerklike bepalings moes geskied (Kleynhans
1973:214). Hiermee wou die Sinode voorkom dat gemeentelike belange
skade ly vanweé belangrike sake wat nie dadelik hanteer kan word nie. Die
welsyn van gemeentes was belangrik.

6.4 Kerkvisitasie

Die Sinode van 1842 het in artikel 34 bepaal dat kerkvisitasie, op voetspoor
van die Reglement van 1826, by wyse van ’n aantal vrae wat tydens
die ringsvergadering skriftelike beantwoord moes word, moes geskied
(Kleynhans 1973:216). Alhoewel die Dordtse Kerkorde van 1618/19 en die
Visitasiereglement van die Gekombineerde Kerkvergadering 1752 voorsiening
gemaak hetvir persoonlike kerkvisitasie, was skriftelike kerkvisitasie ongelukkig
vir baie lank aan die orde, nie net binne die Nederduitse Gereformeerde Kerk

10



Acta Theologica 2011:2

in Suid-Afrika nie, maar ook in ander sinodale gebiede. Hierdie meer saaklike
manier waarop die situasie van gemeentes aan die orde gekom het, het
afbreuk gedoen aan die onderlinge besorgdheid tussen gemeentes wat so
kenmerkend was van die tyd in die geskiedenis toe die klassis (of ring) sy
verskyning in kerklike regering gemaak het (Coertzen 1984:36; vgl. Bouwman
1934:174; Flemming 1961:447ev; Du Toit 1991:136). Die Algemene Sinode
van die Nederduitse Gereformeerde Kerk het in sy kerkorde kerkvisitasie deel
gemaak van die opdragte aan die ring (Kleynhans 1985:53). Ten spyte van
versoeke om persoonlike kerkvisitasie as 'n kerkordelike vereiste in te stel, is
die status quo ongelukkig tot op hede gehandhaaf (Ned Geref Kerk 1966:563;
Ned Geref Kerk 1970:700, 840). Sommige sinodes het wel die lofwaardige
besluit geneem dat kerkvisitasie persoonlik deur 'n kommissie gedoen
moet of kan word (Coertzen 1984:36). Die Sinode van Noord-Kaapland het
byvoorbeeld op persoonlike kerkvisitasie (of gemeentebesoek, soos hulle
dit later genoem het) besluit omdat dit die beste manier is waarop ’'n ring
eerstehands kennis kan neem van die situasie in 'n gemeente en so mekaar
se laste te kan help dra (Ned Geref Kerk Noord-Kaapland 1983:565).

6.5 Die Ring sedert 1962

Die Algemene Sinode van 1962 het benewens die bepaling oor kerkvisitasie,
onder ander ook in artikel 31 van die Kerkorde bepaal dat tot die werksaamhede
van die ring behoort: die opsig oor die gemeentes, om toe te sien dat kerkrade
en gemeentes hulle roeping nakom, advies en hulp aan kerkrade en die
aanwys van konsulente vir vakante gemeentes (Kleynhans 1985:53). Met
hierdie artikels is die welsyn van elke gemeente op die agenda van die ring.
Opsig staan in hierdie verband in die teken van sorgdra, bekommerd wees
oor en gemoeid wees met (Coertzen 1984:33ev). Die kernvraag wat naburige
gemeentes tydens vergaderings van die ring vir mekaar behoort te vra, is:
“Hoe gaan dit in die gemeentes?”. Hiermee word Paulus se opmerking aan
Barnabas in die eerste eeu na Christus, twee millennia later steeds in die kerk
van Jesus Christus geéggo:

Kom ons gaan kyk hoe gaan dit met die gelowiges in al die stede waar
ons die woord van die Here verkondig het (Handelinge 15:36, NAV).

7. DIE RING SE AGENDA GEWORTEL IN DIE NUWE
TESTAMENT

Die onderlinge besorgdheid oor die welsyn van die gemeentes en die
saamvergader om mekaar daarmee te help, het sy wortels in die kerk van die
Nuwe Testament.

11



Celliers Die RING

7.1 Die sogenaamde Apostelkonvent

Die Nuwe Testament ken nie enige formele struktuur of organisasie waardeur
gemeentes aan mekaar verbind is nie (Celliers 2003:315). Die sogenaamde
Apostelkonvent (Handelinge 15) word wel deur sommige gereformeerdes
beskou as “een soort synode” (Bouwman 1934:190), maar dit is uit beide sy
samestelling en werkswyse duidelik dat dit nie as 'n meerdere vergadering in
gereformeerde sin beskou kan word nie®. Tog is die vergadering in Jerusalem
’n duidelike uitdrukking van die eenheidbewussyn en onderlinge besorgdheid
wat destyds tussen Christene en gemeentes bestaan het. Die rede vir die
vergadering was uitsluitsel oor die waarheid van die evangelie ter wille van
die eenheid van die kerk (Dunn 1996:195evv; Van Zyl 1989:59ev). Daarvoor
is Paulus en etlike ander deur die gemeente in Antiogié na Jerusalem
gestuur omdat die apostels daar was. Die besluit wat geneem is, is per brief
en afvaardiging na al die gemeentes gestuur. Aimal moes kennis neem en
hieraan gehoor gee. Die saak het die evangelie en die ware kerkwees van
gemeentes geraak.

7.2 Jesus se gebed om eenheid

Hierdie eenheidsbewussyn en onderlinge besorgdheid tussen Christene en
gemeentes kom op verskeie ander maniere en Skrifgedeeltes in die Nuwe
Testament na vore. In Jesus se gebed in Johannes 17 bid Hy nie net vir die
eenheid tussen die dissipels self nie, maar ook vir die eenheid tussen die wat
tot geloof sal kom deur die getuienis van die dissipels. Wanneer byvoorbeeld
Johannes 10:16 met sy klem op een herder en een kudde, hiermee saamgelees
word, versterk dit die gedagte dat hierdie eenheid betrekking het op die totale
gemeenskap van gelowiges, en dat dit om meer gaan as bloot 'n geestelike
eenheid (Dunn 1977:118; Brown 1966:evv). Dit is uit hierdie gedeelte duidelik
dat die konkrete eenheid van die totale gemeenskap van gelowiges 'n gawe
en ’'n gegewe uit die hand van God is.

7.3 Ekklesia as uitdrukking van eenheid

Die eenheidsbewussyn wat in die vroeé kerk bestaan het, word verder
duidelik uit die wyse waarop die woord ekklesia gebruik word. In Matteus

5 ’'n Meerdere vergadering is 'n vergadering van gemeentes deur middel van hulle
afgevaardigdes (Kleynhans 1985:142). Die Apostelkonvent was 'n vergadering waar
afgevaardigdes uit Antiogié 'n dringende saak met die apostels as gesaghebbende
ooggetuies van Jesus se lewe en opstanding en die ouderlinge in Jerusalem kom
bespreek het. Diegene wat aangedring het op die besnydenis was ook uit Judea
afkomstig (Handelinge 15).

12



Acta Theologica 2011:2

16:18 verwys dit in die enkelvoud na die algemene kerk en in Matteus 18:17
na ’n spesifieke gemeenskap van gelowiges. Jeremias (1971:168) maak 'n
argument daarvoor uit dat in die lig van die beelde wat Jesus vir die nuwe volk
van God gebruik, die woord ekklesia in Matteus eerder vertaal behoort word
met “volk van God”, as met kerk. In Handelinge word die enkelvoud gebruik
vir beide 'n gemeente (Handelinge 5:11) en vir die algemene kerk (Handelinge
9:31). Die meervoud word ook gebruik vir meer as een gemeente. Ook Paulus
gebruik die enkelvoud enersyds vir ’n bepaalde gemeente (1 Korintiérs 1:2) en
andersyds vir die algemene kerk (Efesiérs 1:22 en Kolossense 1:18).

7.4 Eenheid as onderlinge opdrag

Die Nuwe Testamentiese kerk het egter nie net hulle onderlinge eenheid
gesien as 'n gegewe nie. Hulle het dit ook as 'n opdrag van die Here aan sy
kerk aanvaar. Roberts (1983:107ev) merk oor Efesiérs 4:1-6 op:

Op ’'n baie besondere wyse stel hierdie perikoop die punt dat die eenheid
van die kerk 'n integrerende deel is van sy belydenis, van die leer van
die kerk dus. Verder maak dit ook duidelik dat met die eenheid waaroor
dit hier gaan, as eenheid in Christus, nie 'n vae, onwerklike, ‘geestelike’
eenheid bedoel word nie. Inteendeel, die wesenlike eenheid wat in
die heilswerk van Christus gegee is, is 'n praktiese, sigbare eenheid.
Christene moet so optree dat hulle dit met mekaar uithou en nie van
mekaar weggedryf word nie. Gebeur laasgenoemde, word die eenheid
verbreek en is die Christene ongehoorsaam en hulle lewenswandel nie
in ooreenstemming met die evangelie wat hulle aanvaar het nie.

Floor (1995:141) wys daarop dat die brief aan die gemeente in Efese beide
die universele kerk en die gemeente as plaaslike uitdrukking van die universele
kerk in die oog het. Die vermaning om die Geesgesmede eenheid te handhaaf,
het nie net betrekking op die gemeente in Efese nie, maar geld ook vir die
universele kerk®. Elke gemeente was 'n mikrokosmos van die hele kerk.

6  Floor (1995:141) wys die standpunt af dat die brief aan die Efesiérs slegs die
algemene kerk in die oog het. Dit gaan tereg volgens hom in hierdie brief veral
oor die universele kerk, maar hy beklemtoon dat Efesiérs 4 ook die praktiese
gemeentelike lewe van die Christene in Efese in die oog het en skryf daarop:
“Zoals de algemene kerk het lichaam van Christus is, zo is de plaatselijke kerk dat
eveneens. ...de universele kerk komt in de plaatselijke kerk tot openbaring”.

13



Celliers Die RING

Each group of believers was united in Christ and found a strong affinity
with other groups who were similarly united, for all were under the
authority of the same Lord (Guthrie 1981:741).

7.5 Onderlinge besorgdheid

Die eenheidsbewussyn tussen die eerste Christene, word ook duidelik uit die
onderlinge besorgdheid tussen hulle. Uit Paulus se briewe is dit duidelik dat hy
hom voortdurend bekommer het oor die geestelike toestand van die gemeentes
wat deur hom gestig is (De Villiers 1983:34). Sy uitnodiging aan Barnabas in
Handelinge 15:36 (NAV) druk iets hiervan uit: “Kom ons gaan kyk hoe gaan dit
met die gelowiges...””. Du Toit (1984:2) stel dat dit hierdie “besorgdheid oor al
die gemeentes” is, wat die skrywers van die Nuwe Testamentiese Briewe na
die pen laat gryp het. 'n Geheeloorsig oor die Nuwe Testament bring na vore
dat dié besorgdheid oor Christene en gemeentes se verhouding met die Here,
’n gehoorsame lewenswyse en ’n suiwer belydenis, gegaan het. Verskille oor
enige van hierdie sake kan die eenheid van die kerk in gedrang bring. Die
eenheid is immers 'n geloofseenheid, soos dit uitgedruk word in die feit van
geloof, wat geglo word en hoe geloof uitgeleef word (Celliers 2003:222).

7.6 Materiéle sorg

Die eenheidsbewussyn en onderlinge besorgdheid tussen die eerste
gemeentes, blyk ook uitdie kollekte wat vir Jerusalemingesamelis (byvoorbeeld
2 Korintiérs 8:1-15 en 9:1-15; Pop 1980:239ev). As gevolg van verskeie redes
het dit op 'n stadium materieel baie swaar met die Christene in Jerusalem
gegaan. Paulus skryf op meer as een plek oor die vrygewigheid waarmee
Christene op ander plekke geld ingesamel het vir hulle geloofsgenote. Baie
van hulle was self arm. Hierdie onderlinge meelewing onderstreep ook die
eenheidsbewussyn waarop reeds gewys is. Daar was eenvoudig die besef dat
al die gemeentes aan mekaar verbonde is, en mekaar nodig het om werklik
kerk te wees in die wéreld (vgl. Guthrie 1981:741).

7 Handelinge 15:36 word as “de nervus visitationus ecclesiasticae” beskou
(Bouwman 1934:173). Die aanvanklike motief van Paulus se tweede sendingreis
was nie die planting van nuwe gemeentes nie, maar 'n besorgdheid oor die
bestaande gemeentes. Dunn (1996:210) maak dan oor hierdie vers gewag van
Paulus se “pastoral concern”, wat ook op ander plekke in die Nuwe Testament
duidelik deurslaan.

14



Acta Theologica 2011:2

7.7 Eenheid as getuienis

Daar was egter ook die besef dat die eenheid tussen hulle deel is van hulle
roeping as kerk van Jesus Christus. In sy hoépriesterlike gebed waar Jesus
om die eenheid van sy dissipels en diegene wat deur hulle getuienis tot geloof
sal kom, bid, bid Hy ook dat hierdie eenheid sigbaar sal wees, “sodat die
wéreld kan glo dat U my gestuur het” (Johannes 17:21, NAV). Die eenheid
onder gelowiges het duidelike implikasies vir die roeping van die kerk van
Jesus en dus van elke gemeente?.

Vir gereformeerdes is kerkverband ’n uitdrukking van die eenheid van die
kerk (Spoelstra 1989:248). Wanneer gemeentes in kerkverband met mekaar
tree, en as 'n eerste uitdrukking hiervan in ringsverband vergader (in hulle eie
omgewing), is dit in gehoorsaamheid aan hulle God se opdrag. Die ring het dus
opsig self reeds 'n getuienisfunksie en mag daarom nie opsioneel raak nie.

8. DIE WEG VORENTOE

8.1 ’'n Reformasie in denke
Indien Pienaar (2010:8) reg is wanneer hy skryf:

So sterk het sommige individuele gemeenteteologieé en —begrotings
geword, dat die skeptiese en apatiese afstand met die res van die kerk
opvallend is. ‘Eintlik het ons julle nie nodig nie. Julle behoort dit in ons
lyftaal te lees. Ons het alles en kan alles doen wat nodig is’,

is die huidige kerklike situasie binne die Ned Geref Kerk en haar familie
ver verwyder van dit wat tussen die eerste gemeentes en Christene geleef
het®. Dit plaas geweldige druk op die verhouding tussen gemeentes, of te
wel kerkverband soos gereformeerde Christene die Skrif daaroor verstaan.
Kerkverband is immers niks anders nie as gemeentes wat konkreet gestalte
daaraan gee dat hulle in 'n noue verhouding met mekaar saamleef omdat

8  “Unity is impressed on the Church as an essential characteristic, for Christ draws
the Church into the existing indissoluble communion between Father and Son;
consequently unity must also take effect perfectly and distinguish the Church,
so that the world may believe in the divine mission of Christ” (Schnackenburg
1974:111).

9 “Dit is onverstaanbaar dat ons soms dink dat ons die insig en hulp van die
kerkverband nie nodig het nie” (Strauss 2010:65).

15



Celliers Die RING

hulle dieselfde glo en dinge (min of meer) op dieselfde manier doen en wat dit
dus wenslik maak om sekere dinge saam te doen'® (Strauss 2010:53, 64).

Die titel van hierdie artikel is tekenend van die gereformeerde kerkregtelike
denkwyse oor die ring as 'n meerdere vergadering. Kerkreg is 'n dienende reg
(Strauss 2010:1). Wanneer die Kerkorde van die Ned Geref Kerk in artikels
18 en 29 voorsiening maak vir die ring, staan dit onder die teken van diens.
Gemeentes kom bymekaar om mekaar te versorg op geestelike, materiéle
en administratiewe terrein. Dit sal tans waarskynlik 'n reformasie van denke
en gesindheid kos vir gemeentes om weer werklike erns te maak met die
gegewe dat hulle, as volledige kerke, mekaar in werklikheid nodig het om
hulle Godgegewe roeping na binne en na buite gehoorsaam uit te leef!".

8.2 Enkele wegwysers

e Die ring se optrede in vergaderings en wat daaruit voortvioei mag nie
gekenmerk word deur 'n saaklike en juridiese karakter nie, maar moet
pastoraal van aard wees. “Opsig oor die gemeentes, om toe te sien
dat kerkrade en gemeentes hulle roeping nakom; hulp en advies aan
kerkrade” (Die Kerkorde 2007:16) moet immers pastoraal benader word
en nie as inspeksies gesien word nie.

e Wanneer die Kerkorde van die Ned Geref Kerk se uiteensetting van
die werksaamhede van die ring in artikel 31 (Die Kerkorde 2007:16ev)
vergelyk word met byvoorbeeld dié in artikels 41-44 van die Dordtse
Kerkorde van 1618/19 (Biesterveld & Kuyper 1905:236evv), is dit
opvallend dat eersgenoemde baie minder detail bevat in sy uiteensetting
van die taak van die ring'2. Dit skep baie ruimte vir 'n kreatiewe inkleding
van die werksaamhede van die ring na die eise van eie omstandighede.
Ringe hoef nie bang te wees om binne hierdie ruimte hulle werkswyse
drasties aan te pas sou die nood of behoeftes van ringsgemeentes dit
vereis nie.

10 “Meerdere vergaderings is 'n gereformeerde noodsaaklikheid omdat gemeentes
van dieselfde belydenis en stelsel van kerkregering mekaar natuurlikerwys opsoek
in die eenheid van kerkverband. Hierdie 'natuurlikerwys’ is gesetel in die aard van
kerkwees en daarom die ’'natuurlike’ struktuur van die kerk” (Strauss 2010:53).

11 “Daar mag vrae oor die funksionering van moderne ringe of klassisse wees, maar
die funksie van onderlinge versorging en ondersteuning van mekaar deur die
gemeentes van die omgewing bly noodsaaklik” (Strauss 2010:66).

12 Gereformeerdes het oor die algemeen nog altyd daarop aangedring “dat ’'n
kerkorde nie te veel praktiese detail moet bevat en daarmee die deurwerking van
die Skrif en belydenis moet verhinder of verduister nie... 'n Reglementering lei tot
kerklike deformasie en strem die hervormingskrag wat daar in die Woord en sy
kernwaarhede 1&” (Strauss 2010:16).

16



Acta Theologica 2011:2

Die groter prentjie, naamlik dié van die gemeente as plaaslike uitdrukking
van die algemene kerk, moet die hoek wees waaruit gemeentes in
ringsverband na mekaar kyk as teenvoeter vir die ekstreme individualisme
en verbruikerskultuur van ons tyd. Na aanleiding van Efesiérs 4:4-6
kan dit platweg gesé word dat ringsgemeentes moet raaksien dat hulle
almal dieselfde Baas het, vir wie hulle in dieselfde omgewing dieselfde
werk doen'®. Van kompetisie van enige soort kan daar mos nie sprake
wees nie.

In die nadenke oor ontluikende kerke' as ’'n hedendaagse gestalte van
die kerk waarin die sogenaamde postmoderne Christen homself tuis
sal voel, word gewys op die feit dat hulle 'n wars het aan enige vorm
van hiérargie of dwang van bo (Niemandt 2008:140, 160). Verhoudings,
netwerke en plat strukture is binne hierdie kerkbegrip die aangewese weg.
In gereformeerde denke is die ring niks anders nie as 'n plat struktuur
waar gemeentes in 'n gelykwaardige verhouding met mekaar saamleef
in dieselfde omgewing. Die ringsgemeentes vorm 'n span wat saam kan
soek na die wesenlike bestaanswyse vir die kerk in hulle omgewing, 'n
moontlike nuwe kultuuromgewing inbegrepe.

Die ring kan ook verstaan word as 'n netwerk van naburige gemeentes
wat uiters geskik is om mekaar met die spreekwoordelike (en letterlike)
druk van ’'n knoppie te help aan inligting, raad en ondersteuning. Moderne
kommunikasietegnologie kan gemeentes in sulke netwerke met mekaar
koppel. Besluite en aksies van die ring kan tot in die huis van feitlik
elke lidmaat gekommunikeer word. Kennis en deursigtigheid kan die
waardering vir die ring se rol in die gemeentes groter maak, misverstande
en onnodige kritiek uitskakel (Strauss 2010:66), en so die noodsaaklike
reformasie van die ring bevorder.

Daar kan baie meer van persoonlike kerkvisitasie as die primére
werkswyse van die ring gemaak word (vgl. Strauss 2010:54). 'n Egte
belangstelling gebore uit ’'n werklike besorgdheid oor die totale welsyn van
die gemeente, is hier die wagwoord, asook om te luister en te verstaan
met die oog om van hulp te wees.

“Daar is net één liggaam en net één Gees, soos daar net één hoop is waartoe God
julle geroep het. Daar is net één Here, één geloof, één doop, één God en Vader
van almal: Hy wat oor almal is, deur almal werk en in almal woon” (Efesiérs 4:4-6
NAV).

Volgens Niemandt (2008:139) is ontluikende kerke ’n kerklike of missionére
beweging wat oor denominasionele grense strek; 'n geloofsgemeenskap wat
Jesus in 'n postmoderne kultuur volg. Dit kan beskou word as 'n prototipe of
eksperimentele kerk wat na die kernwaarhede en wesenlike van die heel vroeé
gemeentes soek.

17



Celliers Die RING

Gemeentes sal steeds in formele ringsvergadering byeen moet kom ter
wille van goeie besluite oor gesamentlike werksaamhede, kerkregtelike
noodsaaklikhede en persoonlike kontak en verhoudings. Dit hoef nie net
een keer per jaar te gebeur nie, maar soveel keer as wat nodig is vir
optimale hulp aan gemeentes. Uiteraard kan dit van ring tot ring verskil.

Vergaderings of byeenkomste van die ring behoort so ingerig te word dat
daar genoeg ruimte is om saam te besin oor en oplossings te soek vir
die vraagstukke, uitdagings en struikelblokke wat in elke gemeente leef
(vgl. Strauss 2010:65). Raad en advies hoef nie voorskriftelik te wees nie.
Respek vir die geestelike volwassenheid van kerkrade en die volledige
kerkwees van gemeentes is die wagwoord'®. Waar bindende besluite
geneem word sal konsensus binne die vergadering, en in die geval van
meer kontensieuse sake ook dialoog met die onderskeie kerkrade en/of
gemeentes die uithnemende weg wees. Ruim tyd moet afgestaan word
om vir elke gemeente te bid. Ter wille van voldoende tyd om aandag
aan wesenlike sake te kan gee, hoef net verslae van kommissies met
pertinente opdragte en aanbevelings behandel te word. Ander verslae
kan op ander maniere vir kennisname onder die aandag van kerkrade
gebring word.

Die feit dat die ring besluite kan neem wat bindend op die gemeentes is,
kan binne die denkraamwerk van die ontluikende kerke die indruk skep
dat dit vergaderings is wat van bo regeer. Die ring se gesag is egter
Woordgesag'® (vgl. Coertzen 1984:20). Gemeentes soek saam in die Skrif
na die waarheid. Hierdie waarheid mag egter nooit onder druk van die
postmoderne tydsgees so relatief word, dat elkeen maar kan glo en doen
soos hy wil nie. Die voorbeeld van die Apostelkonvent in Handelinge 15
wys op die teendeel. Besluite van die ring het nie bindende gesag omdat
dit die ring is wat dit besluit het nie. Dit het gesag omdat dit Skrifgebonde
is of logies voortvloei uit gemeentes se gesamentlike Skrifgefundeerde

In die postmoderne konteks waarin al hoe meer gemeentes funksioneer, word baie
verdra ter wille van beter samewerking en is daar “groter gemak met chaos, minder
beheer... Baie meer selfstandigheid word geduld — by lidmate en gemeentes”
(Niemandt 2007:21). Die kerk word ook baie meer gesien as 'n lewende organisme
wat gedryf word deur verhoudings.

Volgens artikel 20 van die Kerkorde van die Nederduitse Gereformeerde Kerk
het die kerkraad, ring, sinode en Algemene Sinode, elkeen na sy eie aard, 'n
kerklike gesag wat deur Christus aan hulle verleen is. Die gesag van die ring oor
die kerkraad is dieselfde as dié van die sinode oor die ring en van die Algemene
Sinode oor die sinode (Die Kerkorde 2007:11). Jonker (1965:10, 12) sé in hierdie
verband dat Jesus Christus sy gemeente deur sy Woord regeer. Christusgesag is
dus Woordgesag (Strauss 2010:3).

18



Acta Theologica 2011:2

roeping'”. Gemeentes wat werklik besorg is oor mekaar se welsyn en
roeping, sal nie gesamentlike besluite neem wat enige gemeente tot
nadeel strek nie. Dit sou on-Skriftuurlik wees.

Die ring is ’'n uitstekende instrument waardeur gemeentes mekaar beter
kan leer ken. Hier word nie net enkele afgevaardigdes op ringsittings
bedoel nie, maar 'n werkswyse waar groter getalle lidmate meer betrokke
is by die wel en weé van buurgemeentes. Afgevaardigdes na ringsittings
is wel belangrik wanneer besluite geneem word, maar niks verhinder ringe
om geleenthede te skep waar meer lidmate uit gemeentes saamvergader
om mekaar te help om oplossings te kry vir probleme nie.

In veral stedelike situasies kan die ring baie doen om buurgemeentes te
help om hulle eie karakter te ontwikkel, in plaas van om elkeen alles vir
almal te probeer wees. Waar byvoorbeeld ’n meer tradisionele gemeente in
harmonie met’n meer vernuwende gemeente langs mekaar leef en mekaar
hartlik ondersteun, kan “kompetisie” uitgeskakel word. Ontluikende kerke
en gevestigde gemeentes kan onder mekaar se sorg binne ringsverband,
as 'n eenheid God se Koninkryk in hulle omgewing dien.

Die ring is ook 'n handige instrument om samewerking tussen gemeentes
te bevorder. Waar byvoorbeeld die aantal dooplidmate in die gemeentes
min is, kan die ring gesamentlike belydeniskampe of jeugprojekte
reél. Gemeentes kan mekaar met funksies help, byvoorbeeld waar 'n
gemeente die pannekoektafel vir 'n klein buurgemeente beman tydens
laasgenoemde se basaar. Op die platteland kan die ring byvoorbeeld 'n
konferensie reél oor 'n aktuele saak soos grondhervorming met die doel
om mekaar aan moontlike oplossings te help.

In denominasies of ringe waar opgeleide, voltydse predikante skaars
is, kan gesonde ringe meehelp dat gemeentes predikante deel, of die
verantwoordelikheid aanvaar om 'n opgeleide predikant af te sonder of aan
te stel om ouderlinge van verskeie gemeentes op 'n deurlopende basis op
te lei en toe te rus om die Woord in hulle onderskeie gemeentes te bedien.
Die bedoeling mag nooit iets soos 'n biskop wees nie, maar eerder 'n
“toeruster-van-toerusters” wat die gemeentes met sy gawes dien.

Meerdere vergaderings “tree op hulle eie terreine almal op in die Naam van
Christus, sodat die Woord en nie 'n volgende meerdere vergadering nie, daarin die

An

laaste sé moet hé” (Strauss 2010:11).

19



Celliers Die RING

9. OP WEG NA BETER KERK

In ’n tydsgewrig waar ortodoksie onder geweldige druk verkeer en ortopraksis
byna verhef word tot dié merkteken van die ware kerk (vgl. Diversiteitsforum
s.a.), kan die ring gemeentes met beide help. Enersyds is onderskeiding nodig
tussen kernsake van die geloof waaroor niemand mag verskil nie en randsake
(vgl. Celliers 2003:237). Andersyds staan ’'n nabinne gekeerdheid in die pad
van missionale kerkwees (vgl. Niemandt 2007:147evv). Soos wat die ring in
die sestiende eeu in die lewe geroep is om die gemeentes te help met hulle
nood om die regte belydenis, is die ring vandag reeds in plek om gemeentes
te help in hulle nood om die regte belydenis, én in hulle nood om die uitleef
van hulle roeping om missionaal kerk te wees. Beide is immers twee kante
van dieselfde saak.

BIBLIOGRAFIE

BiesTeERVELD, P. & KuyPER, H.H.
1905. Kerkelijk handboekje bevattende de bepalinge der Nederlandsche Synoden
en ander stukken van beteekenis voor de regeering der kerken. Kampen: Bos

Bouwwman, H.
1934. Gereformeerd kerkrecht Il. Kampen: Kok

Brown, R.E.
1966. The gospel according to John. Volume 2. London: Chapman. The Anchor
Bible.

CELLIERS, A.
2003. Skrifen Kerkorde. Enkele konstantes vanuit’n veelkantige beeld. Bloemfontein:
UV (ongepubliseerde DTh-proefskrif).

COERTZEN, P.
1984. Die Ring. Sy samestelling en werksaamhede. Kaapstad: N.G. Kerk-
Uitgewers.

De Jong, O.J.
1980. Geschiedenis der kerk. Tiende druk. Nijkerk: Callenbach.

DE ViLLERS, J.L.
1983. Die handelinge van die apostels. Deel 2. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.

Die KERkORDE VAN DIE NEDERDUITSE GEREFORMEERDE KERK.
2007. Met reglemente, kerkordelike riglyne en funksionele besluite soos vasgestel
deur die Algemene Sinode in Junie 2007. Wellington: Bybel-Media

DIVERSITEITSFORUM.
s.a. [Aanlyn.] Bekom van: http://www.ngkerk.org.za./AS/diversiteitsforum.asp
[2010, 11 Oktober]

20



Acta Theologica 2011:2

Dunn, J.D.G.
1977. Unity and diversity in the New Testament. London: SCM.

1996. The acts of the apostles. London: Epworth.

Du Toir, A.B.
1984. Oriénterende opmerkings oor die Pauliniese briefliteratuur. In: A.B. du Toit
(red.), Handleiding by die Nuwe Testament V. Die Pauliniese briewe: inleiding en
teologie. (Pretoria: N.G. Boekhandel), pp. 1-22.

Du Torr, P.R.
1991. Die ring en effektiewe kerkvisitasie. In: P.J. Strauss (red.), Byderwets en
gereformeerd. Kerkregtelike opstelle opgedra aan P.B. van der Watt. (Bloemfontein:
Pro Christo), pp. 129-143.

FLEmING, H.C.J.
1961. Kerklike visitatore vir die Ned. Geref. Kerk. Die Kerkbode 20 September, pp.
446-449.

FLoor, L.
1995. Efeziérs. Eén in Christus. Derde serie. Kampen: Kok. CNT.

GuTHRIE, D.
1981. New Testament Theology. Leicester: Inter-Varsity.

HANDELINGE VAN DIE GEKOMBINEERDE KERKVERGADERING
s.a. HANDELINGE VAN DIE GEKOMBINEERDE KERKVERGADERING aan Cabo
de Goeie Hoop van het jaar 1745-59. K.K.A. S1/A.

Hevns, J.A.
1977. Die kerk. Pretoria: N.G. Kerkboekhandel.

JEREMIAS, J.
1971. New Testament theology. London: SCM.

Jonker, W.D.
1965. Om die regering van Christus in sy kerk. Pretoria: Unisa.

KLEYNHANS, E.P.J.
1973. Die kerkregtelike ontwikkelinge van die Nederduitse Gereformeerde Kerk in
Suid-Afrika 1795-1962. Bloemfontein: s.n.

1985. Gereformeerde Kerkreg. Deel 3. Pretoria: N.G. Kerkboekhandel.

NAuTa, D.
1971. Verklaring van de kerkorde van de Gereformeerde Kerken in Nederland.
Kampen: Kok.

NED GEREF KERK.
1966. Handelinge van die Algemene Sinode van die Nederduitse Gereformeerde
Kerk, pp. 563.

21



Celliers Die RING

1970. Handelinge van die Algemene Sinode van die Nederduitse Gereformeerde
Kerk, pp. 700, 840.

Nep Gerer KErk NoORD-KAAPLAND.
1983. Handelinge van die Sinode van die Nederduitse Gereformeerde Kerk in
Noord-Kaapland, pp. 565.

NiemanDT, N.
2007. Nuwe drome vir nuwe werklikhede. Geloofsgemeenskappe in pas met 'n
postmoderne wéreld. Wellington: Lux Verbi.BM.

NiemanpT, C.J.P.
2008. Ontluikende kerke —’n nuwe missionére beweging. Deel 2. Kernpraktyke van
ontluikende missionére kerke. Verbum et Ecclesia 29(1):139-162.

PIENAAR, A.
2010. Anton Pienaar op die kerk se trappe. Kerkbode 1 Oktober, pp. 8.

PonT, A.D.
1991. Die historiese agtergronde van ons kerklike reg. Deel 2. Pretoria: Kital.

Por, F.J.
1980. De tweede brief van Paulus aan de Corintiérs. Nijkerk: Callenbach. PNT.

RoBERTS, J.H.
1983. Die brief aan die Efesiérs. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.

SCHNACKENBURG, R.
1974. The church in the New Testament. London: Burns & Oates.

SPOELSTRA, B.
1989. Gereformeerde kerkreg en kerkregering. 'n Handboek by die kerkorde.
Hammanskraal: Teologiese skool.

StRAUSS, P.J.
2010. Kerk en orde vandag. Met die klem op die NG Kerk. Bloemfontein: Sun
Media.

SweeT, L.
2007. Bestorm die perfekte storm. In: S. Joubert (red.), Die perfekte storm. Hoe
die gelowige van vandag die wéreld van mére kan oorleef. (Vereeniging: Cum), pp.
15-44.

VanN Zvi, H.C.
1989. 'n Redaksie-historiese lesing van Handelinge 15:1-35. Acta Theologica
9(1):43-61.

VORSTER, J.D.
1981. Die kerkregtelike ontwikkeling van die Kaapse kerk onder die kompanjie
1652-1795. Tweede uitgawe. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.

22



Acta Theologica

Trefwoorde
Kerkreg
Ring

Klassis
Kerkverband

Kerkeenheid

2011:2

Keywords
Church polity
Presbytery
Classis
Denomination

Church unity

23



