
Acta Theologica	 2011:2

A Celliers

DIE RING 
In diens van onderlinge sorg
ABSTRACT

THE CLASSIS. IN SERVICE OF MUTUAL CONCERN

Congregations of the Dutch Reformed Church in South Africa are facing various 
challenges which they cannot meet on their own. The classis or presbytery was born 
in the sixteenth century when reformed congregations also went through very difficult 
times. Its aim was to help congregations fulfil their needs. Neighbouring congregations 
that are close enough to understand each other’s needs and able to meet as often as 
needed, constitute this governing body. It has its roots in the sense of unity and concern 
that existed between the congregations of the first century.  Throughout the history of 
the classis in the Dutch Reformed Church in South Africa, this same sense of unity and 
concern about the welfare of the congregations constituted the presbytery. Today it is 
still an integral part of the church’s organization and can help congregations to fulfil their 
God-given calling in their own context.     

1.	 INLEIDING
Die ring1 word in gereformeerde kringe beskou as die hartaar van die 
meerdere vergaderings van gereformeerde kerke (Kleynhans 1973:217; 
Spoelstra 1989:248). Dit is immers die eerste uitdrukking van kerkverband en 

1	 In sommige gereformeerde kerke staan hierdie meerdere vergadering bekend 
as ’n klassis, soos die Sinode van Emden 1572 dit genoem het (Biesterveld 
& Kuyper 1905:36). Hierdie naam het moontlik sy oorsprong by die naam van 
’n predikantevergadering in die gereformeerde kerke in Frankryk (Bouwman 
1934:126). Die term klassis het in sy betekenisveld begrippe soos byeenroep, ’n 
versamelde menigte en corpus (Bouwman 1934:126). Die Algemene Reglement 
van 1816 het naas die klassis ook voorsiening gemaak vir ’n kerklike byeenkoms 
wat ’n ring genoem is (Artikels 49, 78-83 in Pont 1991:36,40). Dit was ’n 
predikantebyeenkoms wat deur die klassis gereël is met onderlinge ondersteuning 
as doel. Die eerste Algemene Kerkvergadering of Sinode van die Kaapse 
gemeentes het die term ring gebruik vir die meerdere vergadering wat tot dan die 

Acta Theologica
2011 31(2): 1-23
doi: http://dx.doi.org/10.4314/actat.v31i2.1
ISSN 1015-8758
© UV/UFS
<http://www.uovs.ac.za/ActaTheologica>

Dr. A. Celliers Navorsingsgenoot: Departement Ekklesiologie, UV. E-pos: 
bertus9@mtnloaded.co.za.



Celliers	 Die RING

2

’n vergadering van gemeentes wat naby genoeg aan mekaar is om mekaar se 
omstandighede te verstaan en mekaar werklik by te staan en te help2. Hierdie 
kerklike vergadering is in die sestiende eeu in die lewe geroep vanweë die 
bedieningsnood van gemeentes. Dit het sy wortels in die eenheidsbewussyn 
en onderlinge besorgdheid wat tussen die gemeentes van die eerste eeu na 
Christus geleef het. In beide tydperke was die kerk in ’n soort storm vasgevang 
(Sweet 2007:18). 

Daar is teoloë wat oortuig is dat die kerk tans die perfekte storm trotseer, 
en dat sy sal moet swem of sink (Niemandt 2007:11; Sweet 2007:17evv). 
Postmodernisme, postchristendom en globalisering is die drie oorheersende 
faktore wat die wêreld waarin die kerk lewe onherroeplik verander. Dit stel 
enorme uitdagings aan die kerk. Niks, so word beweer, sal ooit weer dieselfde 
wees nie. Die situasie word vergelyk met die Renaissance en hervorming van 
die vyftiende en sestiende eeu. Dit bring geweldige onsekerhede en spanning 
vir die kerk in sy geheel, maar ook vir gemeentes (Niemandt 2007:12ev). 
Intussen, of dalk as gevolg van die winde van verandering, staar ’n hele aantal 
uitdagings gemeentes in die gesig. Uitdagings wat gemeentes blykbaar 
toenemend op hulle eie probeer hanteer. 

“Iedere een is besig om op sy eie manier aan te neuk” is die opskrif van die 
rubriek, Anton Pienaar op die kerk se trappe in die Kerkbode van 1 Oktober 
2010 (Pienaar 2010:8). Hy maak gewag van ’n groeiende individualisme onder 
predikante en gemeentes. In die wandelgange word selfs van “kompetisie” 
tussen gemeentes binne dieselfde ring gepraat (vgl. Strauss 2010:66). Buur-
gemeentes ding met mekaar mee om die grootste “markaandeel” uit die 
beskikbare “kliënte” in die omgewing te verkry (Sweet 2007:55; vgl. Pienaar 
2010:8). Dit terwyl die nood onder gereformeerde susterskerke hoog is. ’n 
Krimpende lidmaattal en gemeentes wat stoei om te oorleef, is op alle sinodes 
se agendas. Kerkrade wat sukkel om vakante kerkraadsposte te vul, is lankal 
ou nuus. Diverse aanbiddingsstyle en liturgiese inkleding tussen gemeentes, 
dieperliggende verskille oor die belydenisskrifte en hulle inhoud, verskillende 
Skrifbeskouings, kerkbegrippe en standpunte oor sake soos homoseksualiteit, 
die huwelik, die doop en die Belydenis van Belhar dui op ’n krisis in die kerke 
van gereformeerde oorsprong hier te lande (vgl. Diversiteitsforum s.a.).

klassis genoem is (Algemene Reglement 1824 artikel 1 in Pont 1991:216), soos 
wat dit vandag nog in die Nederduitse Gereformeerde Kerk genoem word.

2	 Gemeentes is volledig kerk omdat die merktekens van die ware kerk, naamlik die 
suiwer bediening van die Woord, die sakramente en die kerklike tug (Nederlandse 
Geloofsbelydenis artikel 29) slegs daar kan voorkom. Gemeentes is dus struktureel 
gelykwaardig (Strauss 2010:51). ’n Ring wat gesond funksioneer maak wel nie die 
gemeente as volledige kerk meer kerk nie, maar dit dien “tot nut en versterking van 
die gemeentes” (Strauss 2010:65). Heyns (1977:174) praat in hierdie verband van 
die kerkverband wat gemeentes help om beter kerk te wees.



Acta Theologica	 2011:2

3

Dat ringe as gevolg hiervan ook in ’n krisis is, staan nie te betwyfel nie. 
Op ’n byeenkoms van die Kerkregwerksgemeenskap van Suid-Afrika in 
September 2011 is drie referate bespreek wat gehandel het oor die krisis van 
ringe in onderskeidelik die Protestantse Kerke in Nederland, die Nederduitse 
Gereformeerde Kerk (Suid-Afrika) en die Verenigende Gereformeerde Kerk 
(Suid-Afrika). In baie gevalle het die ring verval tot bloot ’n verslag-en-
kennisname vergadering (vgl. Coertzen 1984:6, 34, 36, 39) wat slegs instand-
gehou word uit lippediens aan die Kerkorde. Daar is blykbaar selfs ringe wat 
slegs vergader om ’n Ringskommissie te kies. Van onderlinge besorgdheid, 
hulp en meelewing is daar min sprake. 

In die lig van die storm wat die kerk en gemeentes tans trotseer, is 
dit krities belangrik om, in plaas van negatief en afwysend oor die ring te 
dink (vgl. Strauss 2010:63), dit op ’n kreatiewe wyse volgens die eise van 
omstandighede te reformeer tot ’n vergadering waar gemeentes weer daad-
werklik verantwoordelikheid vir mekaar se totale welsyn aanvaar. Gemeentes 
het mekaar nodig om te kan bly swem.

2.	 GEBORE UIT NOOD
In die tweede helfte van die sestiende eeu was die bedieningsnood in 
gereformeerde gemeentes in Nederland akuut (Bouwman 1934:163; vgl. De 
Jong 1980:223). Predikante wat goedgeskool in die gereformeerde leer was, 
was skaars (Bouwman 1934:146; Spoelstra 1989:259). Baie gemeentes is 
bedien deur leraars met gebrekkige teologiese opleiding. Dié toestand van 
sake was te wyte aan die vervolgings en druk waaronder die gereformeerde 
kerke in Nederland en Engeland gebuk gegaan het, asook die feit dat baie uit 
die Rooms-Katolieke en Lutherse kerke gekom het. Dit was dus noodsaaklik 
dat hierdie bedieningsnood in gemeentes aangespreek word ter wille van 
die ware kerkwees van gemeentes (Bouwman 1934:124; vgl. Artikel 2 van 
die Weselse Artikels van 1568 in Biesterveld & Kuyper 1905:2). Die suiwer 
bediening van die Woord en sakramente is immers twee kenmerke waaraan 
die ware kerk uitgeken kan word (Nederlandse Geloofsbelydenis artikel 29). 

Reeds sedert die veertiger jare van die sestiende eeu het predikante in 
Genève en op ander plekke in Switserland vergader “ter bespreking van de 
H. Schrift, en tot handhaving van de eenheid der leer en het welzijn der kerk” 
(Bouwman 1934:125). Soortgelyke byeenkomste is ook in Frankryk, Nederland 
en onder die vlugtelinggemeentes in Engeland gehou ter wille van die goeie 
orde in die gemeentes en onderlinge lering, vermaning en toesig (Coertzen 
1984:9). Op die Konvent van Wesel 1568 word die moontlikheid van iets soos 
’n klassis die eerste keer genoem (Biesterveld & Kuyper 1905:1evv). Tydens 
die daaropvolgende Sinode van Emden word hieraan formeel gestalte gegee 
met die reëling in artikel 7: 



Celliers	 Die RING

4

Beneven desen Consitorien, sullen oock alle drie ofte ses maenden 
Classische versamelinghen ghehouden werden van sommighe Kercken 
die by een gheleghen zijn, nae hare gheleghentheyt ende nootdruft 
(Biesterveld & Kuyper 1905:36). 

Die gereformeerde gemeentes wat destyds in Duitsland, Oos-Friesland 
en Engeland verstrooi was, asook alle kerke onder die kruis, moes jaarliks 
vergader. Enkele reëlings is ook in die volgende artikel getref oor die indeling 
van die gemeentes in klassisse. 

Volgens Bouwman (1934:126ev) was hierdie instelling noodsaaklik vanuit 
die eenheid van die gemeentes in Christus, omdat die gemeentes mekaar se 
hulp nodig het vir hulle instandhouding, uitbreiding en die suiwerheid van hulle 
geloof en lewe, sodat die vryheid van die gemeente gehandhaaf word, as 
waarborg teen die oorheersing en willekeur van ampsdraers, sodat alles in die 
gemeente geskied volgens die Woord van God en sodat die orde en tug in die 
gemeente gehandhaaf word. Die welsyn en opbou van gemeentes was duidelik 
in die oog3. Juis daarom dat die Sinode van Emden 1571 alle gereformeerde 
gemeentes in klassisse ingedeel het, ook dié in verstrooiing (Biesterveld 
& Kuyper 1905:36ev). Die bedoeling was dat elke gemeente op ’n klassis 
verteenwoordig sou wees, teenoor sinodes waar slegs verteenwoordigers uit 
elke klassis teenwoordig was, die sogenaamde trapsgewyse afvaardiging. 

Daaropvolgende Sinodes het die frekwensie van vergadering hoër 
gemaak. Die Nasionale Sinode van Dordrecht 1574 het in artikel 10 bepaal 
dat dit maandeliks moet gebeur (Biesterveld & Kuyper 1905:65) en in 1578 
in artikel 26 dat die klassikale vergadering elke maand of ses weke moet 
vergader, of korter of langer, maar sodat daar nie drie maande verbygaan 
sonder dat ’n vergadering gehou is nie (Biesterveld & Kuyper 1905:104ev). In 
sommige gevalle het die klassis elke twee weke vergader. Een vergadering 
per maand is gewy aan meer administratiewe kerklike sake en die ander 
vergadering aan ’n gesprek oor leerkwessies. In ’n ander streek het die 
predikante weekliks of twee-weekliks vergader, ook om leerkwessies te 
bespreek (Bouwman 1934:141). Om so gereeld moontlik te vergader, was, 
gegewe die omstandighede destyds, noodsaaklik vir ’n gesonde gemeentelike 
bediening (vgl. Spoelstra 1989:248). Waarskynlik op die voetspoor van ’n 
gebruik tydens predikantebyeenkomste in Genève, het die Sinode van Emden 
1571 bepaal dat ’n predikant tydens die klassikale vergadering ’n preek moet 
lewer wat deur die ander afgevaardigdes beoordeel moes word, nie om fout 
te soek nie, maar “zoo daar iets is te verbeeteren, dan zullen zy te kennen 
geven” (Biesterveld & Kuyper 1905:56). Volgens Bouwman (1934:146) was 

3	 Die kerkorde as uitvloeisel uit ’n dienende kerkreg is daar ter wille van ’n gesonde 
kerklike lewe (Strauss 2010:4). Die Sinode van Emden 1571 se formele kerkordelike 
instelling van die klassis is sprekend hiervan.



Acta Theologica	 2011:2

5

die bedoeling van die klassikale prediking nie die stigting van die vergadering 
nie, maar om die prediking in die gemeentes oor die algemeen ten goede te 
kom. Dit was dus “opleidingsgeleenthede”, gebore uit ’n diepe besorgdheid 
oor die welsyn van die gemeentes. Bouwman (1934:147) merk op dat die 
klassikale preek mettertyd verval het soos wat die opleiding van predikante 
verbeter het.

Onderlinge sorg as funksie van die klassis is in die volgende dekades 
verbreed en kulmineer in die bepalings wat die Sinode van Dordt in 1618/19 
in artikel 41 vir die klassis neerlê (Biesterveld & Kuyper 1905:236). Klassikale 
vergaderings bestaan uit naburige gemeentes wat minstens elke drie maande 
vergader deur middel van ’n predikant en ouderling as afgevaardigdes. 
Tydens elke vergadering moes die voorsitter aan elke gemeente vra of hulle 
kerkraadsvergaderings hou, of die kerklike dissipline uitgeoefen word, of die 
armes en skole versorg word en of hulle die hulp van die klassis benodig vir 
hulle gemeentelike inrigting. Tydens elke klassis moes ’n predikant wat tydens 
die vorige vergadering aangewys is, ’n preek lewer met die oog op verbetering 
van die prediking. 

Die reëling dat die klassis betrokke is by die toelating van predikante tot 
die amp en die beroeping van die predikante deur gemeentes, was ook ’n 
wyse waarop die klassis toesig gehou het oor die leer (Bouwman 1934:148). 
Geskikte en goed toegeruste mense was nodig vir die gesonde bediening van 
die gemeentes. Ook op hierdie manier het die klassis verantwoordelikheid vir 
die welsyn van gemeentes aanvaar.

3.	 KERKVISITASIE AS VERSORGING 
Na enkele geluide daaroor op voorafgaande provinsiale sinodes, stel die 
Nasionale Sinode van Den Haag in 1586 kerkvisitasie as funksie van die ring 
in4, as uitdrukking van die verantwoordelikheid wat naburige gemeentes vir 
mekaar neem (Biesterveld & Kuyper 1905:202, 220; Bouwman 1934:164). 
Volgens Nauta (1971:200) is kerkvisitasie ingestel omdat daar besef is dat dit 
wat tydens klassikale vergaderings gebeur nie genoegsaam is vir die klassis 

4	 Spoelstra (1989:258) is van mening dat kerkvisitasie nie ’n funksie van die klassis 
is nie. Visitatore word volgens hom wel deur die klassis aangewys, maar tree nie 
namens die klassis op nie en doen ook nie aan die klassis verslag nie. Uit artikel 44 
van die Kerkorde van die Sinode van Dordt 1618/19 blyk egter ’n nou band tussen 
kerkvisitasie en dit wat die klassis se funksie is (Biesterveld & Kuyper 1905:237). 
Die visitatore is kennelik ’n kommissie van die klassis in diens van die opsigtaak 
van die klassis en moet daarom verslag doen (Nauta 1971:199, 206). Strauss 
(2010:54) stel dit selfs sterker deur te sê dat kerkvisitasie die primêre werkswyse 
van die ring is. 



Celliers	 Die RING

6

om sy doel te bereik nie. Die beter onderlinge sorg wat dit meegebring het, het 
gesorg dat kerkvisitasie ’n funksie van die klassis geword het. Opsig oor die 
leer en lewe van predikante en die toestand van die gemeentes was immers 
in die oog. 

Hierdie was nie ’n vreemde gebruik in die geskiedenis van die kerk nie. 
Bouwman (1934:157ev) brei breedvoerig hierop uit. In die vierde eeu na 
Christus was dit reeds die gewoonte dat biskoppe of hulle afgevaardigdes hulle 
diosese jaarliks besoek om die woord en sakramente te bedien en ondersoek 
in te stel na verskeie aspekte van die gemeentelike lewe en die ampswerk. 
Mettertyd het dit egter ontaard in kerklike howe met allerlei wanpraktyke in 
swang. Tydens die reformasie het gesonde kerkvisitasie onder die Lutherane, 
die kerk ’n groot diens bewys. Die doel was om te sorg dat God op die regte 
manier vereer word, kerklike sake te orden en die gemeentelike lewe op te 
bou. Onderrig aan visitatore is noodsaaklik geag om, teenoor die wanpraktyke 
van die Rooms Katolieke, visitasie weer op die regte spoor te bring. Calvyn het 
in 1546 visitasie in Genève ingebring met die oog op die ampswerk en suiwer 
leer en lewenswandel van predikante en die erediensbywoning deur lidmate. 
In Skotland het John Knox visitasie in 1561 ingevoer om nuwe gemeentes te 
organiseer en toesig te hou oor die ampswerk van predikante. 

Visitasie was aanvanklik met gemengde gevoelens in die Nederlandse kerk 
ontvang vanweë negatiewe gevoelens oor kerklike inspeksie en heerskappy 
(Bouwman 1934:164ev). Die Nasionale Sinode van Dordt 1618/19 het in 
artikel 44 van sy Kerkorde kerkvisitasie egter verpligtend gemaak met die 
doel om oor die suiwerheid van die leer te waak, om toe te sien dat daar 
volgens die kerklike orde geleef word en om gemeentes met goeie raad te 
bedien (Bouwman 1934:166). Dit staan dus in diens van die besorgdheid van 
gemeentes oor mekaar se welsyn. Hierdie onderlinge verantwoordelikheid het 
swaarder geweeg as die moontlike misbruik wat hiermee gepaard kon gaan 
(vgl. Coertzen 1984:36).

4.	 ’n Behoefte aan ’n meerdere vergadering 	
	aan  die Kaap
Die eerste Kaapse gemeentes het as buitelandse gemeentes volgens ’n 
besluit van die Sinode van Noord-Holland in 1642, onder die Klassis van 
Amsterdam gesorteer (Kleynhans 1973:281). Uiteraard het afstand die 
kwessie van naburigheid in gedrang gebring (vgl. Coertzen 1984:22). Geen 
Kaapse gemeente het ooit verteenwoordiging in die Klassis of die Sinode van 
Noord-Holland gehad nie. Die verhouding met die meerdere vergaderings in 
Nederland is wel gehandhaaf deur middel van wedersydse korrespondensie. 
Die Klassis van Amsterdam het gereelde verslag oor die stand van die 



Acta Theologica	 2011:2

7

gemeentes verwag en is ook deur die Kaapse gemeentes geraadpleeg. 
Kleynhans (1973:283) merk dan ook op dat hoewel daar geen formele 
plaaslike verband tussen die Kaapse gemeentes bestaan het nie, hulle tog 
in hulle gesamentlike verbondenheid aan die Klassis van Amsterdam aan 
mekaar gebonde gevoel het. Die plaaslike owerheid het ook as skakel tussen 
die gemeentes gedien. 

Hierdie toedrag van sake is mettertyd as ’n leemte beleef. In 1707 is twee 
kerkrade met toestemming van die owerheid die eerste keer gekombineer 
om ’n klagte teen ’n lidmaat te hanteer, maar dit was onbevredigend 
volgens korrespondensie wat daaroor aan die Klassis van Amsterdam gerig 
is (Kleynhans 1973:284). In die volgende dekades was daar meermale 
versugtinge uitgespreek en voorstelle gemaak vir ’n meerdere vergadering aan 
die Kaap. In die hart hiervan was die behoefte tussen die Kaapse gemeentes 
om mekaar onderling by te staan deur middel van ’n amptelike meerdere 
vergadering en die oortuiging dat dit plaaslik beter gedoen kan word as deur 
die verre Klassis van Amsterdam. 

4.1	 Die Gekombineerde Kerkvergadering 
In Julie 1745 gelas die Politieke Raad aan die Kaap die kerkrade van die 
verskillende gemeentes om ’n gekombineerde kerkvergadering saam te roep 
om die verdeling en grense vir twee nuwe gemeentes te bespreek (Kleynhans 
1973:287). Dié byeenkoms is op 30 Augustus 1745 in Kaapstad gehou. 
Benewens die reëling van die grense van die vyf gemeentes, het hierdie 
vergadering ook die noodsaaklikheid van ’n jaarlikse klassikale vergadering 
beklemtoon sodat alle plaaslike kerklike sake behoorlik hanteer kan word 
(Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:6). Dit is as ’n versoek 
aan die plaaslike owerheid gerig, wat dit dan ook goedkeur het (Kleynhans 
1973:287). Die Klassis van Amsterdam wou egter nie toestemming gee 
dat dit as ’n klassis beskou word nie. Daarom is besluit om te volstaan met 
die term Gekombineerde Kerkvergadering (Handelinge Gekombineerde 
Kerkvergadering 1745-59:15). 

Alhoewel nie formeel en amptelik nie, was hierdie vergadering vir alle 
praktiese doeleindes ’n klassis vir die gemeentes aan die Kaap (Vorster 
1981:114ev). Dit het alles gedoen wat die Dordtse Kerkorde vir die klassis 
bepaal, behalwe dat die Gekombineerde Kerkvergadering nie voornemende 
predikante tot die bediening toegelaat het nie. Dat ’n duidelike onderlinge 
besorgdheid oor mekaar se welsyn grondliggend aan die behoefte tot 
’n meerdere vergadering was, blyk duidelik uit die verklaring tydens die 
vergadering van 1748 dat die byeenkoms sal strek “tot welzijn van Gods Kerck 
in’t algemeen, en in’t bijzonder van de Gemeentes in Africa” (Handelinge 



Celliers	 Die RING

8

Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:13) en die instelling van kerkvisitasie 
deur die vergadering van 1752: “... om een jaarlijksche kerken-visitasie te doen 
tot onderlingen liefde en vrede” (Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering 
1745-59:30). ’n Visitasiereglement word tydens die vergadering van 1754 
goedgekeur (Handelinge Gekombineerde Kerkvergadering 1745-59:37). 
Volgens die Reglement moes navraag gedoen word na onder andere 
die gereelde hou van eredienste op Sondae, die suiwer bediening van die 
sakramente, of die doopformulier onveranderd gelees word, of die ouderlinge 
saam met die leraar verantwoordelikheid neem dat lidmate hulle in leer en lewe 
reg gedra en hulle beywer om alle ergernisse uit die weg te ruim, of die diakens 
verantwoordelikheid neem vir die armsorg en of die finansies reg bestuur word. 
Die welsyn van gemeentes was duidelik in die oog. 

Dit word dan ook allerweë betreur dat die Kaapse owerheid in 1759 ’n 
einde gemaak het aan die Gekombineerde Vergadering. Dit was teen die 
wense van die Klassis van Amsterdam en van die Kaapse gemeentes, wat 
hierdie amptelike organisering van hulle onderlinge sorg vir mekaar, terdeë 
sou mis (Kleynhans 1973:290evv; Vorster 1981:119evv).

5.	 DIE KLASSIS VERVAL TOT ’n ADMINISTRATIEWE 	
	 LIGGAAM 
In die Algemene Reglement van die Nederlandse Gereformeerde Kerk van 
1816 word die klassikale vergadering, tipies kollegialisties ’n blote bestuurs-
vergadering wat as skakel optree tussen gemeentes en die sinodes. Enkele 
administratiewe sake moes op die jaarlikse vergadering gereël word (vgl. 
Algemene Reglement 1816 artikels 49-67 in Pont 1991:36evv). Interessant 
genoeg maak die Reglement egter ook voorsiening dat klassisse in ringe 
ingedeel word. In artikel 80 word duidelik gesê dat ringe nie ’n bestuursfunksie 
het nie, maar dien tot “onderlinge opscherping en versterking van den band 
der broederlijke liefde” (Pont 1991:40; vgl. Coertzen 1984:11). Ringe, wat 
in wese predikantebyeenkomste was, moes sorg vir vakante gemeentes, 
godsdienstige onderwerpe behandel wat die opbloei van die Christendom, 
die bevordering van Bybelkennis en die waarneem van hulle bediening, 
insluit. Waar die klassis ’n bestuursfunksie gekry het, is die onderlinge 
sorg vir gemeente weliswaar nie nagelaat nie, maar oorgelaat aan hierdie 
predikantebyeenkomste. Hiermee is weggedoen met die gereformeerde 
beginsel dat meerdere vergaderings, vergaderings van gemeentes is wat 
onderlinge sorg vir mekaar aanvaar (vgl. Coertzen 1984:11). Die ring was 
egter wel ’n byeenkoms ter wille van die welsyn van gemeentes.



Acta Theologica	 2011:2

9

6.	 DIE RING EN ONDERLINGE SORG SEDERT 1824

6.1	 Die Ordonnansie van De Mist 1804
Engeland het in 1795 die bewind aan die Kaap oorgeneem. Hiermee is formele 
betrekking tussen die Kaapse gemeentes en die klassis van Amsterdam 
vir ’n kort wyle feitlik onmoontlik gemaak (Kleynhans 1973:294). Nog voor 
die heroorname deur die Bataafse bewind in 1803, is korrespondensie met 
Klassis van Amsterdam hervat (Kleynhans 1973:294ev). In 1804 skryf die 
Kerkraad van Kaapstad aan die kommissaris-generaal de Mist oor die vrye 
verkiesing van kerkraadslede en die noodsaaklikheid van ’n Gekombineerde 
Kerkvergadering vir die gemeentes aan die Kaap (Kleynhans 1973:295ev). 
As redes word aangevoer dat elke gemeente in werklikheid op sy eie staan, 
dat dit sal bydrae tot die goeie orde en eensgesindheid in gemeentes en om 
onderhorigheid aan die bestaande Kerkorde te bevorder. Dit gaan dus om ’n 
meer formele band tussen die gemeentes ter wille van hulle welsyn en die 
welsyn van die kerk in die algemeen. Dit is duidelik in die skrywe gestel dat 
die verlangde Gekombineerde Kerkvergadering nie bedoel is om ’n klassis 
te wees of die bande met die Klassis van Amsterdam te verbreek nie. In 
dieselfde jaar stel De Mist ’n kerkorde op waarin voorsiening gemaak word vir 
slegs ’n Algemene Kerkvergadering (Kerkordonnansie 1804 artikel 46 in Pont 
1991:188). Die inisiatief om dit te reël word aan die Kerkraad van Kaapstad 
oorgelaat. Die funksie van hierdie vergadering word baie vaag omskryf as 
om aan die owerheid die sekerheid te gee dat aan die bepalings van die 
Kerkordonnansie nagekom word (vgl. Kleynhans 1973:226ev). In artikel 48 
word bepaal dat nadere besonderhede oor die inhoud van die Algemene 
Kerkvergadering wat minstens elke twee jaar moes vergader, in 1805 gereël 
sal word. 

6.2	 Die Sinode van 1824
Die eerste Algemene Kerkvergadering of Sinode het egter eers in 1824 
plaasgevind, en het hoofsaaklik aan ’n kerkorde aandag gegee. In hierdie 
Kerkorde word, benewens die kerkraad, ook in artikel 1 voorsiening gemaak 
vir twee meerdere vergaderings: die sinode en die ring (Pont 1991:216). Vir 
die eerste keer word ’n meerdere vergadering ’n ring genoem. Op voetspoor 
van die kollegialistiese Algemene Reglement van 1816 het dit egter grootliks 
’n bestuursfunksie gehad en was dit gesien as tweede in die hiërargie van 
kerkraad, ring en sinode, met laasgenoemde as die hoogste gesag (Algemene 
Reglement 1824 artikel 9 in Pont 1991:217). Die Sinode het die gemeentes in 
drie ringe verdeel, en uit die indeling is dit duidelik dat hulle uitvoering gegee 



Celliers	 Die RING

10

het aan die beginsel dat die ring saamgestel word uit naburige gemeentes 
(Kleynhans 1973:209). 

Daar word feitlik niks in die Algemene Reglement van 1824 gesê oor die 
funksie en werksaamhede van die ring nie. Weliswaar word in artikel 15 besluit 
dat die Algemene Kerkvergadering of die Ringsbestuur (Ringskommissie – AC) 
met approbasie deur die Algemene Kerkvergadering ’n kerkvisitasiereglement 
moet opstel. Dié is na inagneming van voorstelle uit die ringe in 1826 tydens 
die volgende Algemene Kerkvergadering goedgekeur. Hiervolgens moet elke 
gemeente se afgevaardigdes antwoord op ’n reeks van drie-en-twintig vrae 
wat deur die voorsitter gestel word. Dit het ’n wye spektrum van die geestelike, 
administratiewe en materiële aspekte van gemeentewees aan die orde gestel. 
Die totale welsyn van elke gemeente was hierdeur onder oë geneem.

6.3	 Die Wette en Bepalinge van 1842
Die Sinode van 1842 het die bestaande Algemene Reglement en Kerkorde van 
de Mist vervang met “Wetten en Bepaling voor het Bestuur der Nederduitsche 
Gereformeerde Kerk in Zuid-Afrika” (Kleynhans 1973:131). Hierin word die 
Ring onder andere belas met die sorg vir die belange van die godsdiens, 
die bewaring van die goeie orde en die handhawing van die kerklike wette in 
hulle resort, die eksaminering van kerklike onderwysers, die bevordering van 
godsdienstige onderwys, die sorg vir die vermeerdering van gemeentes, die 
aanwys van konsulente vir vakante gemeentes en die doen van kerkvisitasie 
(Kleynhans 1973:214). ’n Interessante besluit van die 1842 Sinode oor die 
werksaamhede van die ring is die bepaling dat met sinodes wat elke vyf jaar 
moes vergader, ringe volmag gekry het om spoedeisende sake wat op hulle 
agenda kom en wat eintlik by die Sinode hoort, af te handel op voorwaarde 
dat dit binne die ruimte van die kerklike bepalings moes geskied (Kleynhans 
1973:214). Hiermee wou die Sinode voorkom dat gemeentelike belange 
skade ly vanweë belangrike sake wat nie dadelik hanteer kan word nie. Die 
welsyn van gemeentes was belangrik.

6.4	 Kerkvisitasie
Die Sinode van 1842 het in artikel 34 bepaal dat kerkvisitasie, op voetspoor 
van die Reglement van 1826, by wyse van ’n aantal vrae wat tydens 
die ringsvergadering skriftelike beantwoord moes word, moes geskied 
(Kleynhans 1973:216). Alhoewel die Dordtse Kerkorde van 1618/19 en die 
Visitasiereglement van die Gekombineerde Kerkvergadering 1752 voorsiening 
gemaak het vir persoonlike kerkvisitasie, was skriftelike kerkvisitasie ongelukkig 
vir baie lank aan die orde, nie net binne die Nederduitse Gereformeerde Kerk 



Acta Theologica	 2011:2

11

in Suid-Afrika nie, maar ook in ander sinodale gebiede. Hierdie meer saaklike 
manier waarop die situasie van gemeentes aan die orde gekom het, het 
afbreuk gedoen aan die onderlinge besorgdheid tussen gemeentes wat so 
kenmerkend was van die tyd in die geskiedenis toe die klassis (of ring) sy 
verskyning in kerklike regering gemaak het (Coertzen 1984:36; vgl. Bouwman 
1934:174; Flemming 1961:447ev; Du Toit 1991:136). Die Algemene Sinode 
van die Nederduitse Gereformeerde Kerk het in sy kerkorde kerkvisitasie deel 
gemaak van die opdragte aan die ring (Kleynhans 1985:53). Ten spyte van 
versoeke om persoonlike kerkvisitasie as ’n kerkordelike vereiste in te stel, is 
die status quo ongelukkig tot op hede gehandhaaf (Ned Geref Kerk 1966:563; 
Ned Geref Kerk 1970:700, 840). Sommige sinodes het wel die lofwaardige 
besluit geneem dat kerkvisitasie persoonlik deur ’n kommissie gedoen 
moet of kan word (Coertzen 1984:36). Die Sinode van Noord-Kaapland het 
byvoorbeeld op persoonlike kerkvisitasie (of gemeentebesoek, soos hulle 
dit later genoem het) besluit omdat dit die beste manier is waarop ’n ring 
eerstehands kennis kan neem van die situasie in ’n gemeente en so mekaar 
se laste te kan help dra (Ned Geref Kerk Noord-Kaapland 1983:565). 

6.5	 Die Ring sedert 1962
Die Algemene Sinode van 1962 het benewens die bepaling oor kerkvisitasie, 
onder ander ook in artikel 31 van die Kerkorde bepaal dat tot die werksaamhede 
van die ring behoort: die opsig oor die gemeentes, om toe te sien dat kerkrade 
en gemeentes hulle roeping nakom, advies en hulp aan kerkrade en die 
aanwys van konsulente vir vakante gemeentes (Kleynhans 1985:53). Met 
hierdie artikels is die welsyn van elke gemeente op die agenda van die ring. 
Opsig staan in hierdie verband in die teken van sorgdra, bekommerd wees 
oor en gemoeid wees met (Coertzen 1984:33ev). Die kernvraag wat naburige 
gemeentes tydens vergaderings van die ring vir mekaar behoort te vra, is: 
“Hoe gaan dit in die gemeentes?”. Hiermee word Paulus se opmerking aan 
Barnabas in die eerste eeu na Christus, twee millennia later steeds in die kerk 
van Jesus Christus geëggo: 

Kom ons gaan kyk hoe gaan dit met die gelowiges in al die stede waar 
ons die woord van die Here verkondig het (Handelinge 15:36, NAV).

7.	 Die Ring se agenda gewortel in die Nuwe 	
	 Testament
Die onderlinge besorgdheid oor die welsyn van die gemeentes en die 
saamvergader om mekaar daarmee te help, het sy wortels in die kerk van die 
Nuwe Testament. 



Celliers	 Die RING

12

7.1	 Die sogenaamde Apostelkonvent
Die Nuwe Testament ken nie enige formele struktuur of organisasie waardeur 
gemeentes aan mekaar verbind is nie (Celliers 2003:315). Die sogenaamde 
Apostelkonvent (Handelinge 15) word wel deur sommige gereformeerdes 
beskou as “een soort synode” (Bouwman 1934:190), maar dit is uit beide sy 
samestelling en werkswyse duidelik dat dit nie as ’n meerdere vergadering in 
gereformeerde sin beskou kan word nie5. Tog is die vergadering in Jerusalem 
’n duidelike uitdrukking van die eenheidbewussyn en onderlinge besorgdheid 
wat destyds tussen Christene en gemeentes bestaan het. Die rede vir die 
vergadering was uitsluitsel oor die waarheid van die evangelie ter wille van 
die eenheid van die kerk (Dunn 1996:195evv; Van Zyl 1989:59ev). Daarvoor 
is Paulus en etlike ander deur die gemeente in Antiogië na Jerusalem 
gestuur omdat die apostels daar was. Die besluit wat geneem is, is per brief 
en afvaardiging na al die gemeentes gestuur. Almal moes kennis neem en 
hieraan gehoor gee. Die saak het die evangelie en die ware kerkwees van 
gemeentes geraak. 

7.2	 Jesus se gebed om eenheid
Hierdie eenheidsbewussyn en onderlinge besorgdheid tussen Christene en 
gemeentes kom op verskeie ander maniere en Skrifgedeeltes in die Nuwe 
Testament na vore. In Jesus se gebed in Johannes 17 bid Hy nie net vir die 
eenheid tussen die dissipels self nie, maar ook vir die eenheid tussen die wat 
tot geloof sal kom deur die getuienis van die dissipels. Wanneer byvoorbeeld 
Johannes 10:16 met sy klem op een herder en een kudde, hiermee saamgelees 
word, versterk dit die gedagte dat hierdie eenheid betrekking het op die totale 
gemeenskap van gelowiges, en dat dit om meer gaan as bloot ’n geestelike 
eenheid (Dunn 1977:118; Brown 1966:evv). Dit is uit hierdie gedeelte duidelik 
dat die konkrete eenheid van die totale gemeenskap van gelowiges ’n gawe 
en ’n gegewe uit die hand van God is. 

7.3	 Ekklesia as uitdrukking van eenheid
Die eenheidsbewussyn wat in die vroeë kerk bestaan het, word verder 
duidelik uit die wyse waarop die woord ekklesia gebruik word. In Matteus 

5	 ’n Meerdere vergadering is ’n vergadering van gemeentes deur middel van hulle 
afgevaardigdes (Kleynhans 1985:142). Die Apostelkonvent was ’n vergadering waar 
afgevaardigdes uit Antiogië ’n dringende saak met die apostels as gesaghebbende 
ooggetuies van Jesus se lewe en opstanding en die ouderlinge in Jerusalem kom 
bespreek het. Diegene wat aangedring het op die besnydenis was ook uit Judea 
afkomstig (Handelinge 15).



Acta Theologica	 2011:2

13

16:18 verwys dit in die enkelvoud na die algemene kerk en in Matteus 18:17 
na ’n spesifieke gemeenskap van gelowiges. Jeremias (1971:168) maak ’n 
argument daarvoor uit dat in die lig van die beelde wat Jesus vir die nuwe volk 
van God gebruik, die woord ekklesia in Matteus eerder vertaal behoort word 
met “volk van God”, as met kerk. In Handelinge word die enkelvoud gebruik 
vir beide ’n gemeente (Handelinge 5:11) en vir die algemene kerk (Handelinge 
9:31). Die meervoud word ook gebruik vir meer as een gemeente. Ook Paulus 
gebruik die enkelvoud enersyds vir ’n bepaalde gemeente (1 Korintiërs 1:2) en 
andersyds vir die algemene kerk (Efesiërs 1:22 en Kolossense 1:18).

7.4	 Eenheid as onderlinge opdrag
Die Nuwe Testamentiese kerk het egter nie net hulle onderlinge eenheid 
gesien as ’n gegewe nie. Hulle het dit ook as ’n opdrag van die Here aan sy 
kerk aanvaar. Roberts (1983:107ev) merk oor Efesiërs 4:1-6 op: 

Op ’n baie besondere wyse stel hierdie perikoop die punt dat die eenheid 
van die kerk ’n integrerende deel is van sy belydenis, van die leer van 
die kerk dus. Verder maak dit ook duidelik dat met die eenheid waaroor 
dit hier gaan, as eenheid in Christus, nie ’n vae, onwerklike, ‘geestelike’ 
eenheid bedoel word nie. Inteendeel, die wesenlike eenheid wat in 
die heilswerk van Christus gegee is, is ’n praktiese, sigbare eenheid. 
Christene moet so optree dat hulle dit met mekaar uithou en nie van 
mekaar weggedryf word nie. Gebeur laasgenoemde, word die eenheid 
verbreek en is die Christene ongehoorsaam en hulle lewenswandel nie 
in ooreenstemming met die evangelie wat hulle aanvaar het nie.

Floor (1995:141) wys daarop dat die brief aan die gemeente in Efese beide 
die universele kerk en die gemeente as plaaslike uitdrukking van die universele 
kerk in die oog het. Die vermaning om die Geesgesmede eenheid te handhaaf, 
het nie net betrekking op die gemeente in Efese nie, maar geld ook vir die 
universele kerk6. Elke gemeente was ’n mikrokosmos van die hele kerk. 

6	 Floor (1995:141) wys die standpunt af dat die brief aan die Efesiërs slegs die 
algemene kerk in die oog het. Dit gaan tereg volgens hom in hierdie brief veral 
oor die universele kerk, maar hy beklemtoon dat Efesiërs 4 ook die praktiese 
gemeentelike lewe van die Christene in Efese in die oog het en skryf daarop: 
“Zoals de algemene kerk het lichaam van Christus is, zo is de plaatselijke kerk dat 
eveneens. …de universele kerk komt in de plaatselijke kerk tot openbaring”.



Celliers	 Die RING

14

Each group of believers was united in Christ and found a strong affinity 
with other groups who were similarly united, for all were under the 
authority of the same Lord (Guthrie 1981:741). 

7.5	 Onderlinge besorgdheid
Die eenheidsbewussyn tussen die eerste Christene, word ook duidelik uit die 
onderlinge besorgdheid tussen hulle. Uit Paulus se briewe is dit duidelik dat hy 
hom voortdurend bekommer het oor die geestelike toestand van die gemeentes 
wat deur hom gestig is (De Villiers 1983:34). Sy uitnodiging aan Barnabas in 
Handelinge 15:36 (NAV) druk iets hiervan uit: “Kom ons gaan kyk hoe gaan dit 
met die gelowiges...”7. Du Toit (1984:2) stel dat dit hierdie “besorgdheid oor al 
die gemeentes” is, wat die skrywers van die Nuwe Testamentiese Briewe na 
die pen laat gryp het. ’n Geheeloorsig oor die Nuwe Testament bring na vore 
dat dié besorgdheid oor Christene en gemeentes se verhouding met die Here, 
’n gehoorsame lewenswyse en ’n suiwer belydenis, gegaan het. Verskille oor 
enige van hierdie sake kan die eenheid van die kerk in gedrang bring. Die 
eenheid is immers ’n geloofseenheid, soos dit uitgedruk word in die feit van 
geloof, wat geglo word en hoe geloof uitgeleef word (Celliers 2003:222). 

7.6	 Materiële sorg
Die eenheidsbewussyn en onderlinge besorgdheid tussen die eerste 
gemeentes, blyk ook uit die kollekte wat vir Jerusalem ingesamel is (byvoorbeeld 
2 Korintiërs 8:1-15 en 9:1-15; Pop 1980:239ev). As gevolg van verskeie redes 
het dit op ’n stadium materieel baie swaar met die Christene in Jerusalem 
gegaan. Paulus skryf op meer as een plek oor die vrygewigheid waarmee 
Christene op ander plekke geld ingesamel het vir hulle geloofsgenote. Baie 
van hulle was self arm. Hierdie onderlinge meelewing onderstreep ook die 
eenheidsbewussyn waarop reeds gewys is. Daar was eenvoudig die besef dat 
al die gemeentes aan mekaar verbonde is, en mekaar nodig het om werklik 
kerk te wees in die wêreld (vgl. Guthrie 1981:741). 

7	 Handelinge 15:36 word as “de nervus visitationus ecclesiasticae” beskou 
(Bouwman 1934:173). Die aanvanklike motief van Paulus se tweede sendingreis 
was nie die planting van nuwe gemeentes nie, maar ’n besorgdheid oor die 
bestaande gemeentes. Dunn (1996:210) maak dan oor hierdie vers gewag van 
Paulus se “pastoral concern”, wat ook op ander plekke in die Nuwe Testament 
duidelik deurslaan. 



Acta Theologica	 2011:2

15

7.7	 Eenheid as getuienis
Daar was egter ook die besef dat die eenheid tussen hulle deel is van hulle 
roeping as kerk van Jesus Christus. In sy hoëpriesterlike gebed waar Jesus 
om die eenheid van sy dissipels en diegene wat deur hulle getuienis tot geloof 
sal kom, bid, bid Hy ook dat hierdie eenheid sigbaar sal wees, “sodat die 
wêreld kan glo dat U my gestuur het” (Johannes 17:21, NAV). Die eenheid 
onder gelowiges het duidelike implikasies vir die roeping van die kerk van 
Jesus en dus van elke gemeente8. 

Vir gereformeerdes is kerkverband ’n uitdrukking van die eenheid van die 
kerk (Spoelstra 1989:248). Wanneer gemeentes in kerkverband met mekaar 
tree, en as ’n eerste uitdrukking hiervan in ringsverband vergader (in hulle eie 
omgewing), is dit in gehoorsaamheid aan hulle God se opdrag. Die ring het dus 
opsig self reeds ’n getuienisfunksie en mag daarom nie opsioneel raak nie. 

8.	 DIE WEG VORENTOE

8.1	 ’n Reformasie in denke
Indien Pienaar (2010:8) reg is wanneer hy skryf: 

So sterk het sommige individuele gemeenteteologieë en –begrotings 
geword, dat die skeptiese en apatiese afstand met die res van die kerk 
opvallend is. ‘Eintlik het ons julle nie nodig nie. Julle behoort dit in ons 
lyftaal te lees. Ons het alles en kan alles doen wat nodig is’, 

is die huidige kerklike situasie binne die Ned Geref Kerk en haar familie 
ver verwyder van dit wat tussen die eerste gemeentes en Christene geleef 
het9. Dit plaas geweldige druk op die verhouding tussen gemeentes, of te 
wel kerkverband soos gereformeerde Christene die Skrif daaroor verstaan. 
Kerkverband is immers niks anders nie as gemeentes wat konkreet gestalte 
daaraan gee dat hulle in ’n noue verhouding met mekaar saamleef omdat 

8	 “Unity is impressed on the Church as an essential characteristic, for Christ draws 
the Church into the existing indissoluble communion between Father and Son; 
consequently unity must also take effect perfectly and distinguish the Church, 
so that the world may believe in the divine mission of Christ” (Schnackenburg 
1974:111).

9	 “Dit is onverstaanbaar dat ons soms dink dat ons die insig en hulp van die 
kerkverband nie nodig het nie” (Strauss 2010:65).



Celliers	 Die RING

16

hulle dieselfde glo en dinge (min of meer) op dieselfde manier doen en wat dit 
dus wenslik maak om sekere dinge saam te doen10 (Strauss 2010:53, 64).

Die titel van hierdie artikel is tekenend van die gereformeerde kerkregtelike 
denkwyse oor die ring as ’n meerdere vergadering. Kerkreg is ’n dienende reg 
(Strauss 2010:1). Wanneer die Kerkorde van die Ned Geref Kerk in artikels 
18 en 29 voorsiening maak vir die ring, staan dit onder die teken van diens. 
Gemeentes kom bymekaar om mekaar te versorg op geestelike, materiële 
en administratiewe terrein. Dit sal tans waarskynlik ’n reformasie van denke 
en gesindheid kos vir gemeentes om weer werklike erns te maak met die 
gegewe dat hulle, as volledige kerke, mekaar in werklikheid nodig het om 
hulle Godgegewe roeping na binne en na buite gehoorsaam uit te leef11. 

8.2	 Enkele wegwysers
Die ring se optrede in vergaderings en wat daaruit voortvloei mag nie •	
gekenmerk word deur ’n saaklike en juridiese karakter nie, maar moet 
pastoraal van aard wees. “Opsig oor die gemeentes, om toe te sien 
dat kerkrade en gemeentes hulle roeping nakom; hulp en advies aan 
kerkrade” (Die Kerkorde 2007:16) moet immers pastoraal benader word 
en nie as inspeksies gesien word nie. 

Wanneer die Kerkorde van die Ned Geref Kerk se uiteensetting van •	
die werksaamhede van die ring in artikel 31 (Die Kerkorde 2007:16ev) 
vergelyk word met byvoorbeeld dié in artikels 41-44 van die Dordtse 
Kerkorde van 1618/19 (Biesterveld & Kuyper 1905:236evv), is dit 
opvallend dat eersgenoemde baie minder detail bevat in sy uiteensetting 
van die taak van die ring12. Dit skep baie ruimte vir ’n kreatiewe inkleding 
van die werksaamhede van die ring na die eise van eie omstandighede. 
Ringe hoef nie bang te wees om binne hierdie ruimte hulle werkswyse 
drasties aan te pas sou die nood of behoeftes van ringsgemeentes dit 
vereis nie. 

10	 “Meerdere vergaderings is ’n gereformeerde noodsaaklikheid omdat gemeentes 
van dieselfde belydenis en stelsel van kerkregering mekaar natuurlikerwys opsoek 
in die eenheid van kerkverband. Hierdie ’natuurlikerwys’ is gesetel in die aard van 
kerkwees en daarom die ’natuurlike’ struktuur van die kerk” (Strauss 2010:53).

11	 “Daar mag vrae oor die funksionering van moderne ringe of klassisse wees, maar 
die funksie van onderlinge versorging en ondersteuning van mekaar deur die 
gemeentes van die omgewing bly noodsaaklik” (Strauss 2010:66).

12	 Gereformeerdes het oor die algemeen nog altyd daarop aangedring “dat ’n 
kerkorde nie te veel praktiese detail moet bevat en daarmee die deurwerking van 
die Skrif en belydenis moet verhinder of verduister nie... ’n Reglementering lei tot 
kerklike deformasie en strem die hervormingskrag wat daar in die Woord en sy 
kernwaarhede lê” (Strauss 2010:16).



Acta Theologica	 2011:2

17

Die groter prentjie, naamlik dié van die gemeente as •	 plaaslike uitdrukking 
van die algemene kerk, moet die hoek wees waaruit gemeentes in 
ringsverband na mekaar kyk as teenvoeter vir die ekstreme individualisme 
en verbruikerskultuur van ons tyd. Na aanleiding van Efesiërs 4:4-6 
kan dit platweg gesê word dat ringsgemeentes moet raaksien dat hulle 
almal dieselfde Baas het, vir wie hulle in dieselfde omgewing dieselfde 
werk doen13. Van kompetisie van enige soort kan daar mos nie sprake  
wees nie. 

In die nadenke oor ontluikende kerke•	 14 as ’n hedendaagse gestalte van 
die kerk waarin die sogenaamde postmoderne Christen homself tuis 
sal voel, word gewys op die feit dat hulle ’n wars het aan enige vorm 
van hiërargie of dwang van bo (Niemandt 2008:140, 160). Verhoudings, 
netwerke en plat strukture is binne hierdie kerkbegrip die aangewese weg. 
In gereformeerde denke ís die ring niks anders nie as ’n plat struktuur 
waar gemeentes in ’n gelykwaardige verhouding met mekaar saamleef 
in dieselfde omgewing. Die ringsgemeentes vorm ’n span wat saam kan 
soek na die wesenlike bestaanswyse vir die kerk in hulle omgewing, ’n 
moontlike nuwe kultuuromgewing inbegrepe. 

Die ring kan ook verstaan word as ’n netwerk van naburige gemeentes •	
wat uiters geskik is om mekaar met die spreekwoordelike (en letterlike) 
druk van ’n knoppie te help aan inligting, raad en ondersteuning. Moderne 
kommunikasietegnologie kan gemeentes in sulke netwerke met mekaar 
koppel. Besluite en aksies van die ring kan tot in die huis van feitlik 
elke lidmaat gekommunikeer word. Kennis en deursigtigheid kan die 
waardering vir die ring se rol in die gemeentes groter maak, misverstande 
en onnodige kritiek uitskakel (Strauss 2010:66), en so die noodsaaklike 
reformasie van die ring bevorder. 

Daar kan baie meer van •	 persoonlike kerkvisitasie as die primêre 
werkswyse van die ring gemaak word (vgl. Strauss 2010:54). ’n Egte 
belangstelling gebore uit ’n werklike besorgdheid oor die totale welsyn van 
die gemeente, is hier die wagwoord, asook om te luister en te verstaan 
met die oog om van hulp te wees. 

13	 “Daar is net één liggaam en net één Gees, soos daar net één hoop is waartoe God 
julle geroep het. Daar is net één Here, één geloof, één doop, één God en Vader 
van almal: Hy wat oor almal is, deur almal werk en in almal woon” (Efesiërs 4:4-6 
NAV).

14	 Volgens Niemandt (2008:139) is ontluikende kerke ’n kerklike of missionêre 
beweging wat oor denominasionele grense strek; ’n geloofsgemeenskap wat 
Jesus in ’n postmoderne kultuur volg. Dit kan beskou word as ’n prototipe of 
eksperimentele kerk wat na die kernwaarhede en wesenlike van die heel vroeë 
gemeentes soek.



Celliers	 Die RING

18

Gemeentes sal steeds in formele ringsvergadering byeen moet kom ter •	
wille van goeie besluite oor gesamentlike werksaamhede, kerkregtelike 
noodsaaklikhede en persoonlike kontak en verhoudings. Dit hoef nie net 
een keer per jaar te gebeur nie, maar soveel keer as wat nodig is vir 
optimale hulp aan gemeentes. Uiteraard kan dit van ring tot ring verskil. 

Vergaderings of byeenkomste van die ring behoort so ingerig te word dat •	
daar genoeg ruimte is om saam te besin oor en oplossings te soek vir 
die vraagstukke, uitdagings en struikelblokke wat in elke gemeente leef 
(vgl. Strauss 2010:65). Raad en advies hoef nie voorskriftelik te wees nie. 
Respek vir die geestelike volwassenheid van kerkrade en die volledige 
kerkwees van gemeentes is die wagwoord15. Waar bindende besluite 
geneem word sal konsensus binne die vergadering, en in die geval van 
meer kontensieuse sake ook dialoog met die onderskeie kerkrade en/of 
gemeentes die uitnemende weg wees. Ruim tyd moet afgestaan word 
om vir elke gemeente te bid. Ter wille van voldoende tyd om aandag 
aan wesenlike sake te kan gee, hoef net verslae van kommissies met 
pertinente opdragte en aanbevelings behandel te word. Ander verslae 
kan op ander maniere vir kennisname onder die aandag van kerkrade 
gebring word. 

Die feit dat die ring besluite kan neem wat bindend op die gemeentes is, •	
kan binne die denkraamwerk van die ontluikende kerke die indruk skep 
dat dit vergaderings is wat van bo regeer. Die ring se gesag is egter 
Woordgesag16 (vgl. Coertzen 1984:20). Gemeentes soek saam in die Skrif 
na die waarheid. Hierdie waarheid mag egter nooit onder druk van die 
postmoderne tydsgees so relatief word, dat elkeen maar kan glo en doen 
soos hy wil nie. Die voorbeeld van die Apostelkonvent in Handelinge 15 
wys op die teendeel. Besluite van die ring het nie bindende gesag omdat 
dit die ring is wat dit besluit het nie. Dit het gesag omdat dit Skrifgebonde 
is of logies voortvloei uit gemeentes se gesamentlike Skrifgefundeerde 

15	 In die postmoderne konteks waarin al hoe meer gemeentes funksioneer, word baie 
verdra ter wille van beter samewerking en is daar “groter gemak met chaos, minder 
beheer... Baie meer selfstandigheid word geduld – by lidmate en gemeentes” 
(Niemandt 2007:21). Die kerk word ook baie meer gesien as ’n lewende organisme 
wat gedryf word deur verhoudings. 

16	 Volgens artikel 20 van die Kerkorde van die Nederduitse Gereformeerde Kerk 
het die kerkraad, ring, sinode en Algemene Sinode, elkeen na sy eie aard, ’n 
kerklike gesag wat deur Christus aan hulle verleen is. Die gesag van die ring oor 
die kerkraad is dieselfde as dié van die sinode oor die ring en van die Algemene 
Sinode oor die sinode (Die Kerkorde 2007:11). Jonker (1965:10, 12) sê in hierdie 
verband dat Jesus Christus sy gemeente deur sy Woord regeer. Christusgesag is 
dus Woordgesag (Strauss 2010:3). 



Acta Theologica	 2011:2

19

roeping17. Gemeentes wat werklik besorg is oor mekaar se welsyn en 
roeping, sal nie gesamentlike besluite neem wat enige gemeente tot 
nadeel strek nie. Dit sou on-Skriftuurlik wees.

Die ring is ’n uitstekende instrument waardeur gemeentes mekaar beter •	
kan leer ken. Hier word nie net enkele afgevaardigdes op ringsittings 
bedoel nie, maar ’n werkswyse waar groter getalle lidmate meer betrokke 
is by die wel en weë van buurgemeentes. Afgevaardigdes na ringsittings 
is wel belangrik wanneer besluite geneem word, maar niks verhinder ringe 
om geleenthede te skep waar meer lidmate uit gemeentes saamvergader 
om mekaar te help om oplossings te kry vir probleme nie. 

In veral stedelike situasies kan die ring baie doen om buurgemeentes te •	
help om hulle eie karakter te ontwikkel, in plaas van om elkeen alles vir 
almal te probeer wees. Waar byvoorbeeld ’n meer tradisionele gemeente in 
harmonie met ’n meer vernuwende gemeente langs mekaar leef en mekaar 
hartlik ondersteun, kan “kompetisie” uitgeskakel word. Ontluikende kerke 
en gevestigde gemeentes kan onder mekaar se sorg binne ringsverband, 
as ’n eenheid God se Koninkryk in hulle omgewing dien. 

Die ring is ook ’n handige instrument om samewerking tussen gemeentes •	
te bevorder. Waar byvoorbeeld die aantal dooplidmate in die gemeentes 
min is, kan die ring gesamentlike belydeniskampe of jeugprojekte 
reël. Gemeentes kan mekaar met funksies help, byvoorbeeld waar ’n 
gemeente die pannekoektafel vir ’n klein buurgemeente beman tydens 
laasgenoemde se basaar. Op die platteland kan die ring byvoorbeeld ’n 
konferensie reël oor ’n aktuele saak soos grondhervorming met die doel 
om mekaar aan moontlike oplossings te help. 

In denominasies of ringe waar opgeleide, voltydse predikante skaars •	
is, kan gesonde ringe meehelp dat gemeentes predikante deel, of die 
verantwoordelikheid aanvaar om ’n opgeleide predikant af te sonder of aan 
te stel om ouderlinge van verskeie gemeentes op ’n deurlopende basis op 
te lei en toe te rus om die Woord in hulle onderskeie gemeentes te bedien. 
Die bedoeling mag nooit iets soos ’n biskop wees nie, maar eerder ’n 
“toeruster-van-toerusters” wat die gemeentes met sy gawes dien. 

17	 Meerdere vergaderings “tree op hulle eie terreine almal op in die Naam van 
Christus, sodat die Woord en nie ’n volgende meerdere vergadering nie, daarin die 
laaste sê moet hê” (Strauss 2010:11).



Celliers	 Die RING

20

9.	 OP WEG NA BETER KERK
In ’n tydsgewrig waar ortodoksie onder geweldige druk verkeer en ortopraksis 
byna verhef word tot dié merkteken van die ware kerk (vgl. Diversiteitsforum 
s.a.), kan die ring gemeentes met beide help. Enersyds is onderskeiding nodig 
tussen kernsake van die geloof waaroor niemand mag verskil nie en randsake 
(vgl. Celliers 2003:237). Andersyds staan ’n nabinne gekeerdheid in die pad 
van missionale kerkwees (vgl. Niemandt 2007:147evv). Soos wat die ring in 
die sestiende eeu in die lewe geroep is om die gemeentes te help met hulle 
nood om die regte belydenis, is die ring vandag reeds in plek om gemeentes 
te help in hulle nood om die regte belydenis, én in hulle nood om die uitleef 
van hulle roeping om missionaal kerk te wees. Beide is immers twee kante 
van dieselfde saak.   

BIBLIOGRAFIE
Biesterveld, P. & Kuyper, H.H. 

1905. Kerkelijk handboekje bevattende de bepalinge der Nederlandsche Synoden 
en ander stukken van beteekenis voor de regeering der kerken. Kampen: Bos 

Bouwman, H. 
1934. Gereformeerd kerkrecht II. Kampen: Kok

Brown, R.E. 
1966. The gospel according to John. Volume 2. London: Chapman. The Anchor 
Bible.

Celliers, A. 
2003. Skrif en Kerkorde. Enkele konstantes vanuit ’n veelkantige beeld. Bloemfontein: 
UV (ongepubliseerde DTh-proefskrif).

Coertzen, P. 
1984. Die Ring. Sy samestelling en werksaamhede. Kaapstad: N.G. Kerk-
Uitgewers.

De Jong, O.J. 
1980. Geschiedenis der kerk. Tiende druk. Nijkerk: Callenbach.

De Villiers, J.L. 
1983. Die handelinge van die apostels. Deel 2. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.

Die Kerkorde van die Nederduitse Gereformeerde Kerk. 
2007. Met reglemente, kerkordelike riglyne en funksionele besluite soos vasgestel 
deur die Algemene Sinode in Junie 2007. Wellington: Bybel-Media

Diversiteitsforum. 
s.a. [Aanlyn.] Bekom van: http://www.ngkerk.org.za./AS/diversiteitsforum.asp 
[2010, 11 Oktober] 



Acta Theologica	 2011:2

21

Dunn, J.D.G. 
1977. Unity and diversity in the New Testament. London: SCM.

1996. The acts of the apostles. London: Epworth.

Du Toit, A.B. 
1984. Oriënterende opmerkings oor die Pauliniese briefliteratuur. In: A.B. du Toit 
(red.), Handleiding by die Nuwe Testament V. Die Pauliniese briewe: inleiding en 
teologie. (Pretoria: N.G. Boekhandel), pp. 1-22.

Du Toit, P.R. 
1991. Die ring en effektiewe kerkvisitasie. In: P.J. Strauss (red.), Byderwets en 
gereformeerd. Kerkregtelike opstelle opgedra aan P.B. van der Watt. (Bloemfontein: 
Pro Christo), pp. 129-143.

Fleming, H.C.J. 
1961. Kerklike visitatore vir die Ned. Geref. Kerk. Die Kerkbode 20 September, pp. 
446-449.

Floor, L. 
1995. Efeziërs. Eén in Christus. Derde serie. Kampen: Kok. CNT.

Guthrie, D. 
1981. New Testament Theology. Leicester: Inter-Varsity.

Handelinge Van Die Gekombineerde Kerkvergadering 
s.a. HANDELINGE VAN DIE GEKOMBINEERDE KERKVERGADERING aan Cabo 
de Goeie Hoop van het jaar 1745-59. K.K.A. S1/A.

Heyns, J.A. 
1977. Die kerk. Pretoria: N.G. Kerkboekhandel.

Jeremias, J. 
1971. New Testament theology. London: SCM.

Jonker, W.D. 
1965. Om die regering van Christus in sy kerk. Pretoria: Unisa.

Kleynhans, E.P.J. 
1973. Die kerkregtelike ontwikkelinge van die Nederduitse Gereformeerde Kerk in 
Suid-Afrika 1795-1962. Bloemfontein: s.n.

1985. Gereformeerde Kerkreg. Deel 3. Pretoria: N.G. Kerkboekhandel.

Nauta, D. 
1971. Verklaring van de kerkorde van de Gereformeerde Kerken in Nederland. 
Kampen: Kok.

Ned Geref Kerk. 
1966. Handelinge van die Algemene Sinode van die Nederduitse Gereformeerde 
Kerk, pp. 563.



Celliers	 Die RING

22

1970. Handelinge van die Algemene Sinode van die Nederduitse Gereformeerde 
Kerk, pp. 700, 840.

Ned Geref Kerk Noord-Kaapland. 
1983. Handelinge van die Sinode van die Nederduitse Gereformeerde Kerk in 
Noord-Kaapland, pp. 565.

Niemandt, N. 
2007. Nuwe drome vir nuwe werklikhede. Geloofsgemeenskappe in pas met ’n 
postmoderne wêreld. Wellington: Lux Verbi.BM.

Niemandt, C.J.P. 
2008. Ontluikende kerke – ’n nuwe missionêre beweging. Deel 2. Kernpraktyke van 
ontluikende missionêre kerke. Verbum et Ecclesia 29(1):139-162. 

Pienaar, A. 
2010. Anton Pienaar op die kerk se trappe. Kerkbode 1 Oktober, pp. 8.

Pont, A.D. 
1991. Die historiese agtergronde van ons kerklike reg. Deel 2. Pretoria: Kital.

Pop, F.J. 
1980. De tweede brief van Paulus aan de Corintiërs. Nijkerk: Callenbach. PNT.

Roberts, J.H. 
1983. Die brief aan die Efesiërs. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.

Schnackenburg, R. 
1974. The church in the New Testament. London: Burns & Oates.

Spoelstra, B. 
1989. Gereformeerde kerkreg en kerkregering. ’n Handboek by die kerkorde. 
Hammanskraal: Teologiese skool.

Strauss, P.J. 
2010. Kerk en orde vandag. Met die klem op die NG Kerk. Bloemfontein: Sun 
Media.

Sweet, L. 
2007. Bestorm die perfekte storm. In: S. Joubert (red.), Die perfekte storm. Hoe 
die gelowige van vandag die wêreld van môre kan oorleef. (Vereeniging: Cum), pp. 
15-44.

Van Zyl, H.C. 
1989. ’n Redaksie-historiese lesing van Handelinge 15:1-35. Acta Theologica 
9(1):43-61.

Vorster, J.D. 
1981. Die kerkregtelike ontwikkeling van die Kaapse kerk onder die kompanjie 
1652-1795. Tweede uitgawe. Kaapstad: N.G. Kerk-Uitgewers.



Acta Theologica	 2011:2

23

Trefwoorde			   Keywords

Kerkreg				    Church polity

Ring				    Presbytery

Klassis				    Classis

Kerkverband			   Denomination

Kerkeenheid			   Church unity      


