Acta Theologica 2011:2

JJ Kritzinger

DIE EINDE VAN SENDING
Fases in die Sendingbedryf

ABSTRACT
THE END OF MISSION. PHASES IN THE MISSION PRACTICE.

In this article the author deals with the final phase of a mission project, that of handing
over, or the phasing out of the work. Although the issue is addressed in general, and
an overview is given of the theories that missiologists held since the 19th century, the
questions are focused on the situation in the mission work of the Dutch Reformed
Church of South Africa (NG Kerk). He thinks that much of the present relational
problems between this church and its South African sister churches has to do with the
fact that their “mission relations” were not really terminated. The article ends with some
proposals to end the impasse.

1. INLEIDING

Die vraag waaroor ek in hierdie bydrae wil nadink, is kortliks die volgende: Is
dit gewens of nodig dat daar beplan word om ’n sendingaksie te beéindig?
Anders gestel: hoe lank moet daar voortgegaan word met 'n sendingaksie?
Hoe kan ’n afsluiting bewerk word?

Hierdie vraag loop groot gevaar om misverstaan te word. Ek bedoel
geensins om te suggereer dat ¢f die Missio Dei (sending van God) 6f die
Missio Ecclesiae (sending van die kerk) tydelik is nie. Ek glo geensins dat
sending in hierdie ondermaanse tot ’n einde mag kom nie. Solank as wat daar
kerk' is, en solank daar wéreld is, is die kerk geroep om missionér te leef. Kerk
en Sending is onlosmaaklik verbind aan mekaar. Ons is geroep om getuies
van Christus te wees en te bly. Dit glo ek met my hele hart.

1 Kerk met’n hoofletter gebruik ek vir 'n bepaalde Kerk(genootskap), soos NG Kerk.
Vir die kerk in die algemeen gebruik ek die kleinletter.

Prof JJ Kritzinger het afgetree as dosent en navorser aan die Universiteit van
Pretoria enis tans ook navorsingsgenootindie Departement Sendingwetenskap
van die Teologiese Fakulteit van die Universiteit van die Vrystaat. E-pos: dons.
kritzinger @ gmail.com.

Acta Theolog/ca

2011 31(/ 111-134

doi: htto://dx. dOI org/10 4314/actat.v31i2.6 .

ISSN 1015-87. SUN M@DIA
© UV/UFS BLOEMIONTELN
<http://www.uovs.ac.za/ActaTheologica>




Kritzinger Die einde van sending

Die vraag gaan oor sendingaksies, sendingprojekte. Die vraag is of daar
nie in die beplanning van sulke aksies aan sowel die aanvang, die voortgang
en die beéindiging daarvan aandag gegee moet word nie. In enige bedryf
word daar mos op ’n doel af gewerk, en as die doel bereik is, dan moet daar
of ’n verdere doel geformuleer word, 6f die werk is afgehandel. Dan kan
voortbeweeg word na 'n nuwe aksie of projek.

Die aanleiding tot die nadenke oor hierdie vraag is my betrokkenheid by
en waarneming van die Nederduitse Gereformeerde Kerk van Suid-Afrika
(voortaan kortliks: NGK) se sendingwerk. Hierdie Kerk kan regtig terugkyk
op geseénde sendingwerk in Suid-Afrika en verskeie ander lande in en selfs
buite Afrika. Wel is die NGK oor die afgelope halfeeu toenemend gekritiseer,
en in sommige kringe selfs as 'n ketterse beweging afgeskryf, veral oor sy
(destydse) teologiese ondersteuning van die politieke beleid van afsonderlike
ontwikkeling vir die verskeie rasse woonagtig in Suid-Afrika, beter bekend as
die beleid van apartheid. (Inderdaad was hierdie gewraakte gedagtes nogal 'n
integrale deel van die Kerk se Sendingbeleid soos wat dit in die vroeé 20ste
eeu ontwikkel is.) Maar terwyl hierdie kritiek in feitlik alle opsigte toegegee kan
word, is dit tog ook ’n feit wat deur baie min mense bestry sal word dat die NG
Kerk ten minste gedurende die twintigste eeu meer klassieke sendingwerk?®
as enige ander Kerk van Suider-Afrika® verrig het. Tot vandag toe is dit sodat
die personeel- en finansiéle voorsiening vir die sendingaksies van allerlei
ander evangeliese sendingbewegings grootliks uit die geledere van hierdie
Kerk kom. Dit is nie dat ek die NG Kerk (teen alle kritiek in) wil verheerlik nie,
ek wil slegs wys op hierdie realiteit*.

Maar dit is terloops. My punt is dat na my wete daar in die sendingteorie van
die NGK nooit regtig nagedink is oor die terminus ad quem van sendingaksies
nie, oftewel, op watter stadium die verskillende sendingprojekte tot afsluiting
sou moes kom nie. Daar was talle studiestukke en artikels, ja boeke, geskrywe
waarin die doel en metodes van die sendingwerk uitgespel is. Maar selde
indien ooit is uitgebrei oor die maatstawwe wat aangelé sou word oor wanneer
die doel bereik sou wees, en wat daarna sou moes gebeur nie.

2 Wat ek met “klassieke sendingwerk” bedoel, sal gaandeweg duideliker word,
maar hier kan ek maar net opmerk dat dit die uitstuur van sendelinge is na ander
geografiese gebiede of na ander volksgroepe, dat hierdie sendelinge van allerlei
aardis, te doen het met die verkondiging van die evangelie, inheemse kerke tot stand
help bring, en ook meewerk aan 'n verskeidenheid van “ontwikkelingsdienste”.

3 Dalk is dit 'n gewaagde stelling, maar die feit is dat die ander tradisionele Kerke
(Lutherane, Methodiste, Anglikane en Rooms Katolieke) se sendingaksies veral
met buitelandse personeel gevoer is.

4 Willem Saayman, in sy kritiese oorsig van die NGK se sending (2007:x) stel dit
soos volg: “The history | review here is by and large a proud history, not a perfect
history”.

112



Acta Theologica 2011:2

Die NG Kerk het van vroeg af begin om die evangelie na buite te verkondig
(fase een van alle sendingwerk), maar die doel was steeds om kerkplanting
na te jaag (fase twee). Dit was nie genoeg om maar net te evangeliseer
nie... Kerke moes tot stand kom. En dit het inderdaad gebeur: Sendingkerke
is gestig... plaaslik en in die buiteland. Maar dit was net maar die tweede
fase, want die ideaal was Onafhanklike / Selfstandige / Inheemse Kerke. Ook
hierdie ideaal (fase drie) is tegnies gesproke bereik. Maar tog is voortgegaan
met die sendingaksie (al was dit in 'n baie afgeskaalde vorm). Daar was nie
’n afsluitingsfase (fase vier?) beplan nie. Trouens, ’'n nog verdere stadium het
op die NG Kerk afgekom, naamlik Kerkhereniging, sonder dat die vorige fases
ooit formeel tot 'n einde gebring is.

My gevoel is dat hierdie 'n leemte in die beleid was wat heelwat spanninge
veroorsaak het, in die verlede en nog vandag. Her-definisies is nodig. Of
dit nie dalk té laat is vir 'n koersverandering nie, kan oor gedebatteer word.
Maar dit is tog 'n praktiese saak waaroor nagedink kan word, en nie maar net
agterweé moet bly nie.

2.  ’'n REGTIG KORT OORSIG OOR SEKERE
HOOFSTUKKE IN DIE NG KERK SE SENDING-
GESKIEDENIS

Met hierdie oorsig wil ek die bewerings van die vorige paragrawe illustreer.
Het die sending van die NGK in beplande fases verloop, of het omstandighede
maar die verloop van sake bepaal?

2.1 Binnelandse sending®

Vir ongeveer die eerste eeu en ’n half na die vestiging van die verversingspos
aan die Kaap in 1652 was daar geen sprake van wat ek hierbo “klassieke
sendingwerk” genoem het nie. Alhoewel daar amptelik daarop aangedring
is dat daar op ’'n lae vlak uitgereik moes word na nie-christelike slawe en die
inheemse mense met wie te doene gekry is, het dit maar slegs hier en daar
gebeur. Dit was eers met die koms van die Londense Sendinggenootskap
in 1799 dat die NG Kerk as staatskerk betrokke geraak het by doelbewuste
sendingpogings, by wyse van die ondersteuning van hierdie sendinge®.

5 Die outoritatiewe weergawe van die geskiedenis van die binnelandse sending van
die NGK is seker dié¢ van Prof D Crafford: Aan God die Dank. Deel | (Pretoria:
NGKB, 1982).

6  Die Suid Afrikaanse Sendinggenootskap (Het Zuid-Afrikaansche Genootschap ter
bevordering van de Uitbreiding van Christus Koninkrijk) is ook in 1799 gestig, en
het grootliks die NGK se ondersteuning gekanaliseer (Crafford 1982:26).

113



Kritzinger Die einde van sending

Eers in 1824 het die Kerk sy eerste onafhanklike sinodesitting gehou, en
spoedig daarna sy eerste eie sendeling (Leopold Marquard) aangeneem
(Crafford 1982:37). Volgens die voorbeeld van die Genootskappe het
plaaslike NGK gemeentes hulle eie werkkringe (gestichten) opgerig waar die
bediening op die gekleurde inwoners toegespits is. Baie bekend (en berug)
is die toegewing wat die sinode in 1857 gemaak het aan gemeentes (op
die aandrang van sommige) dat hulle die reg sou hé om hierdie werkkringe
van inheemse christene afsonderlik met die sakramente te bedien (Crafford
1982:41-42). Sonder dat dit die bedoeling was, het die afsonderlike bediening
van die sakramente eintlik daarop neergekom dat afsonderlike gemeentes
vir die inheemse en gekleurde bevolking erken is. Omdat die kerkleiding
tog sekerlik nie onbekend was met die Europese sendingdenke op daardie
stadium nie, was die volgende stap logies, naamlik om hierdie “sending-
gemeentes” in 1881 ook saam te voeg in die sinodale verband van die NG
Sendingkerk (Crafford 1982:97-100).

Mettertyd het ook die NG gemeentes onder die “uitgewekenes” in die
Boererepublieke en Natal hierdie weg opgegaan’.

Die ontwikkelinge in die Kerk in die Oranje Vrystaat kan as voorbeeld gebruik
word. Reeds in 1849 het die latere bekende Andrew Murray as eerste leraar
van Bloemfontein met dienste vir gekleurdes begin. Dit het ook elders in die
Suid-Vrystaat gebeur, soms in samewerking met die Berlynse of Paryse
Sendinggenootskappe (Crafford 1982:55). Reeds die eerste Vrystaatse
sinode in 1864 het bepaal dat elke gemeente binne sy grense sendingwerk
moes onderneem (Crafford 1982:123). Crafford (1982:124) wys daarop dat
die werk toe in drie fases ontwikkel het. Eers het die NG predikant in hierdie
sendingwerk die leiding geneem, daarna is swart kategete in diens geneem
om die werk te bevorder, en nog later (vanaf 1892) het blanke sendelinge die
afsonderlike sendinggemeentes bedien. Nadat die Stofberg-Gedenkskool in
1908 tot stand gekom het, is gaandeweg swart leraars aan die Kerk gelewer.
Die Vrystaatse sendinggemeentes is egter reeds in 1910 in ’n sinodale
kerkverband van die NG Sendingkerk in die OVS saamgesnoer (Crafford
1982:149)8.

7  Ons gaan nie in op die dramatiese gebeure van 1862, toe 'n hof beveel het dat
die (NG) Kerk in die noorde 'n ander kerkverband moes wees nie. Die gevolg was
dat daar 'n ander Kerk (die Nederduitsch Hervormde Kerk) in die noorde ontstaan
het. Ek verwys hier maar net na die gebruik van die Afrikaanse kerk om plaaslike
sendingwerk in sendinggemeentes te organiseer.

8 Dieselfde soort ontwikkeling het in 1932 tot die stigting van die NG Sendingkerk
in Transvaal en in 1952 tot die NG Sendingkerk in Natal gelei (Crafford 1982:
158, 173). (Hierdie sinodes sou geen verband met die reeds in 1881 gestigte NG

114



Acta Theologica 2011:2

Die NG Sendingkerk in SA, wat reeds in 1881 tot stand gekom het, het
hoofsaaklik bestaan uit die afstammelinge van die vermenging tussen
Europeérs, slawe en die Khoi (later Kleurlinge genoem). Mettertyd het die
Kaapse NGK egter ook met die evangelie uitgereik na die hoofsaaklik Xhosa
sprekende Swart bevolking. Om 'n lang storie kort te maak, hierdie werkkringe
onder die Xhosas is in 1951 verenig as die NG Bantoekerk in Suid-Afrika
(Crafford 1982:119).

Teendie middel van die 20ste eeu was die situasie in die NGK kringe dus dat
daar’n (inklusiewe, maar in die praktyk Afrikaanssprekende) NG Sendingkerk
in SA bestaan het (sedert 1881), maar ook vier ander Sendingkerke in die vier
provinsies, Kerke wat lidmate uit die verskillende swart taalgroepe bedien het.
Laasgenoemde vier Sendingkerke het in 1963 die vier streeksinodes geword
van ’'n nuwe verenigde Kerk, die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika
(NGKA). Die NG Kerk in Afrika sou dus die swart kerk wees, met streeksinodes
in al die provinsies van Suid-Afrika, en die NG Sendingkerk die tuiste van die
Kleurlinge. Die proses wat dus vroeg in die negentiende eeu begin is met die
skeiding van die blanke en gekleurde gemeentes het logies verder ontwikkel
tot 'n verdere skeiding van die “swart’” en “Kleurling” gemeentes. Spoedig
daarna (in 1968) sou die paar gemeentes wat die vrug was van sendingwerk
onder die Indiérs ook tot ’'n selfstandige Kerk byeengebring word... die Indian
Reformed Church (wat na ’n paar jaar die naam Reformed Church in Africa
aangeneem het) (Crafford 1982:454)°.

As fase een die uitreikaksies was, die evangelisering van die inheemse
bevolking van Suid-Afrika, en fase twee en drie die stigting van onafhanklike
en selfstandige, inheemse jong Kerke, dan kan ’n mens sé dat hierdie fase
op 'n manier tot afsluiting gekom het. Ek sé “op ’n manier”, want dit is juis hier

waar die oorsprong van my oorspronklike vraag 1&'°.

Sendingkerk in Suid-Afrika hé nie. Laasgenoemde sou die Kaapse “Kleurling-
gemeentes” wees.)

9 Nico J Smith se proefskrif het gehandel oor “die planting van afsonderlike kerke
vir die Nie-Blanke bevolkingsgroepe deur die Nederduitse Gereformeerde Kerk in
Suid-Afrika”. Dit is in 1973 deur die NG Kerkboekhandel in Pretoria gepubliseer as
Elkeen in sy eie Taal...

10 Sedertdie 1970shetdie aandrangvanafdie kantvan hierdie eertydse “sendingkerke”
ontwikkel om hierdie afsonderlikheid om te keer en te herenig. Hierdie moeisame
proses het tot dusver (2011) nog net as gevolg gehad dat 'n ander Kerk — die
Verenigende Gereformeerde Kerk (die VGKSA) — as (gedeeltelike) vereniging
tussen die NG Sendingkerk en die NG Kerk in Afrika tot stand gekom het.

115



Kritzinger Die einde van sending

2.2 Buitelandse sending'’

Die buitelandse sending van die NGK het nogal heel anders verloop. Anders as
in die binneland, waar die sendingwerk hoofsaaklik deur plaaslike gemeentes
geinisieer is, het die Kerk as geheel (die Sendingkommissie van die sinode)
die sendelinge na die buiteland gestuur... aanvanklik na gebiede nog suid
van die Limpopo (in die 1860s), maar vooér die einde van die 19de eeu ook na
gebiede anderkant die Limpopo en selfs anderkant die Zambezirivier.

Kenmerkend van hierdie sinodale werk — veral in die sendingvelde wat
geografies ver van Suid-Afrika was — was dat die kerkstigtings wat daar in
die ander lande plaasgevind het van die begin af gesien is as nuwe Kerke
wat los van die NGK bestaan het. Die doel was hier — in ooreenstemming
met die gangbare wéreldwye praktyk — die totstandkoming van 'n inheemse,
onafhanklike, selfstandige Kerk. Spoedig is met die opleiding van inheemse
kerklike werkers begin. Mettertyd het hierdie opleiding die vlak bereik dat
leraars opgelei is wat saam met die sendelinge die gemeentes kon bedien.
Gaandeweg is die leiding van die Kerk ook meer en meer oorgedra aan hierdie
leraars, en het minder en minder sendelinge die gemeentes bedien. Met die
totstandkoming van sinodes is die ideaal van selfstandige kerke in beginsel
bereik.

'n Verdere kenmerk van die werk in die buiteland was dat hierdie
sendingwerk vanuit die staanspoor ook opvoedkundige, geneeskundige,
landbou, en kommersiéle werk behels het, die sogenaamde comprehensive
approach. Die gevolg was dat hierdie sendingaksies 'n groot sendingpersoneel
nodig gehad het, met werksaamhede en kwalifikasies wat 'n wye spektrum
behels het. Die sogenaamde newedienste was swaar en duur. Dit was
tipies van die klassieke sendingstasie-benadering. Terwyl die gemeentelike
en sinodale werk algaande meer selfstandig deur inheemse, opgeleide
leraars en evangeliste behartig kon word, was daar vir die administrasie en
funksionering van die newedienste soos hospitale, skole, drukperse, en so
voorts, aanvanklik nie die kundigheid plaaslik beskikbaar nie. Dit het nie gelyk

11 Soos wat die boek van Crafford wat hierbo baie na verwys is, die beste oorsig
oor die NGK se sending binne Suid-Afrika is, is die boek van Dr JM Cronjé (Aan
God die Dank. Deel2. Pretoria: NGKB, 1981) die gesaghebbende oorsig oor die
sending van die NGK buite Suid-Afrika.

12 Hierdie is tegnies gesproke nie heeltemal korrek nie. In verskeie gevalle was dit
verenigings vanuit die Kerk wat die inisiatief geneem het. Maar ook hierdie werk
sou uiteindelik sinodale werk word.

13 In Malawi het dit in 1956 gebeur (alhoewel die Ring van Nkhoma reeds sedert
1926 deel van die sinode van die Kerk van Midde-Afrika, Presbiteriaans, KMAP,
sou wees); in Zimbabwe kom die sinode in 1952 tot stand; en in Zambié reeds in
1943.

116



Acta Theologica 2011:2

asof die sendingbedryf, en die inset van Suid-Afrikaanse sendelinge, ooit tot
'n einde sou kom nie.

Maar toe breek die tydperk van uhuru (politieke vrywording van Afrika)
aan. Vanaf die begin van die sestigerjare tot die einde van die tagtigs het
die getal sendelinge in Zambié, Malawi en Zimbabwe (om maar hierdie
gebiede te noem) dramaties afgeneem. Die inheemse kerkleidings het
daarop aangedring dat alles aan hulle oorgegee moes word, en so was die
sendelinge hulle posisies van invloed — en mag — kwyt. Die “sendelingtydperk”
het tot 'n einde gekom. Dit was nie s6 beplan nie, maar dit het gebeur. NG
sendelinge wat nou nog in hierdie lande diens doen, werk daar op uitnodiging
van die inheemse Kerk. In werklikheid sou die korrekte beskrywing van hulle
status dié wees van “hulpkragte” (fraternal workers). Die sendingaksie vanuit
die inisiatief van die NG Kerk (kom ons noem dit fases twee en drie) het
(onbepland) tot 'n einde gekom.

Hierdie inheemse kerke gaan voort, en groei. Natuurlik moes hulle baie
aanpassings maak. Ongelukkig het sommige van die vroeér indrukwekkende
sendingbedrywe wel agteruit gegaan, maar die kernbesigheid van die kerk,
naamlik die evangelieverkondiging en onderlinge sorg, gaan goed aan.
Trouens, daar is baie aanduidings dat die groot groei van hierdie kerke
momentum gekry het gedurende die periode toe die sendelinge se rol
verminder het. Soos universeel die geval is, is hierdie kerke ook nie sonder
probleme en leemtes nie, maar hulle is kennelik lewendig en groeiend.

Die mees dramatiese voorbeeld in hierdie verband is miskien die NG Kerk
se sendingwerk in Mosambiek. N& ’'n kort aantal jare se evangelieverkondiging
vanuit Malawi het 'n paar sendingstasies in 1908 tot stand gekom. Dié situasie
het egterin 1922 skielik tot’n einde gekom toe al die sendelinge die land uit gesit
is. Die stellige verwagting was dat alles daarmee tot stilstand geruk is. Groot
was die verbasing in 1974, toe weer 'n besoek afgelé kon word, om te sien dat
die werk vir meer as 50 jaar, ten spyte van die isolasie, en ten spyte van die
absolute afwesigheid van enige sendelinge, nie alleen voortgegaan het nie,
maar geweldig uitgebrei het. Die klein getal gelowiges (225 gedoopte lidmate,
ongeveer 2 000 aanhangers) van 1922 het aangegroei tot 'n indrukwekkende
getal van meer as 4 000 belydende lidmate (Cronjé 1981:224). Vandag werk
daar weer 'n aantal sendelinge wat baie goeie en strategiese werk verrig,
maar ook hier geskied dit op die uitnodiging van 'n inheemse Kerk. Mens sou
kon sé dat die kerkplantingsfase van hierdie sendingprojek suksesvol tot 'n
einde gekom het, maar ook hier was dit allermins s6 beplan.

Samevattendkanonswelsédatdie NG Kerkse buitelandse sendingaksies
oor die algemeen suksesvol tot 'n afsluiting gekom het. Vandag word die NG
Kerk nog toegelaat om by wyse van genooide sendelinge voort te gaan om sy
roeping na buite uit te leef. Die punt is egter gemaak: hierdie afsluiting is nie

117



Kritzinger Die einde van sending

s6 beplan nie. Ook waar dit genadiglik goed afgeloop het, was dit die gevolg
van eksterne faktore wat nie regtig bestuur is nie.

Dieselfde kan nie van die binnelandse sendingwerk gesé word nie.
Hier is tot kerkstigting oorgegaan, en ’'n gemeenskap van “moeder” en
“dogterkerke” het tot stand gekom. Later is die kerke, polities meer korrek,
“susterkerke” genoem, maar die hele sendingproses het (nog) nie tot 'n
goeie afsluiting gekom nie. Dit is eintlik nie verrassend dat daar spanning
tussen die “susterkerke” bestaan nie. In 'n sekere sin kan dit beskou word as
simptomaties van die onvoltooide projek. Die “sendingfase” is nooit behoorlik
afgesluit nie.

3. DIE PRAKTIESE PROBLEEM

Ons sit met 'n praktiese probleem: die werklikheid van “onafhanklike” kerke
wat nog besonder “afhanklik” is. Wat die probleem hier so lastig maak, is dat
dit nie net 'n teologiese is nie, maar grootliks ook 'n finansiéle (ekonomiese)
probleem. Ek het hierbo daarop gewys dat die NGK se sendingaksie nooit
behoorlik sendingkundig-teologies afgerond is nie, maar nou moet hierdie
“onvoltooide taak” aandag geniet in die makro-ekonomiese konteks van die
kloof tussen ryk en arm. Dit gaan hier ten diepste oor die verhouding tussen
'n relatief welaf Kerk en sy arm susters. Dit is 'n ekonomiese realiteit wat feitlik
onoplosbaar is... vir die kerk altans.

Wat wel erken moet word, en wat ernstige oorweging behoort te geniet,
is dat die Kerke se finansiéle afhanklikheid tog ook deels die gevolg is van ’'n
gebrekkige sendingbeleid!

Kom ons kyk na 'n spesifieke voorbeeld: die NG Kerk se sendingaksie
in Lesotho™. Tradisioneel het die NG Kerk in die Vrystaat die sendingaksie
van die Franse Gereformeerde sending — en die Lesotho Evangelical
Church (LEC) as vrug op hulle sendingwerk — by wyse van ’'n ooreenkoms
ondersteun. In 1956 is hierdie samewerking egter opgesé en het die NG Kerk
in samewerking met die NGKA langs (en dikwels in kompetisie met) die LEC
met sy eie sendingwerk in Lesotho begin. Weens praktiese probleme was die
blanke sendelinge woonagtig in die Oos-Vrystaatse dorpe, en het oorgrens
gewerk. Mettertyd het gemeentes in Lesotho tot stand gekom, en is swart
leraars in die gemeentes bevestig. In 2010 was daar 7 gemeentes (van die
NGKA en die VGKSA), met ongeveer 3 000 lidmate, wat bedien word deur

14 Normaalweg sou die werk in Lesotho as “buitelandse” sending beskou moes
word, maar die geskiedenis het hier anders verloop. Die gemeentes aldaar is
integrale deel van die NGKA en die VGKSA se sinodes in die Vrystaat, en gevolglik
onderhewig aan die tipiese probleme van die binnelandse kerke.

118



Acta Theologica 2011:2

5 leraars (waarvan 1 uit die NG Kerk is). Die groei is baie stadig, wat deels
verwag kan word in 'n land waarvan die bevolking nomineel dalk 80% en meer
gekersten is'®. Maar dit is ook die finansiéle posisie wat onrusbarend is: in die
praktyk hou die NG Kerk hierdie gemeentes aan die gang met ongeveer 'n
driekwart miljoen rand per jaar vanuit die sinodale kantoor (vir die leraars se
salarisse, plus 'n toelaag aan elke gemeente), en bekostig die meeste van die
bouwerk, terwyl die bydrae uit die gemeentes maar gering is.

Hierdie voorbeeld van finansiéle afhanklikheid kan ongelukkig vermenig-
vuldig word. Wat van (om maar by voorbeelde in die Vrystaat te bly) die swart
gemeentes in Botshabelo (R1 034 000 per jaar), of QwaQwa (R700 000 per
jaar), of dalk die gemeentes op 'n gewone dorp soos Senekal, of Clarens?'®
In watter mate is die bestaan van NGKA en VGKSA gemeentes vir hulle
voortbestaan afhanklik van die maandelikse geld vanaf die NGK?'”

Die moontlikheid moet ondersoek word of in die beplanning en deurvoer van
die sendingaksie daar dalk nie voldoende nagedink is oor die volhoubaarheid
van die produk nie. Is daar s6 gewerk dat die jong Kerk wel in staat sou
wees om — na die onttrekking van die sendingstrukture — voort te gaan as ’'n
selfversorgende, lewensvatbare kerk? |s daar dalk onnadenkend eenvoudig
van die veronderstelling uitgegaan dat die NGK maar altyd daar sou wees om
die leemtes op te vang? Is daar nie 'n afsluiting voorsien nie? Is strukture dalk
in die arm gemeenskappe oorgeplant wat onbedoeld die gevolg sou hé dat
daardie gemeentes nooit vorentoe op hulle eie reserwes sou kon funksioneer

15 Volgens Operation World van Johnstone & Mandryk (2001:403) het die tradisionele
Afrika godsdiens sedert 1980 weer 'n oplewing getoon wat veral die Protestante
veld laat verloor het. Die Rooms-Katolieke bly die grootste kerk in Lesotho met
nagenoeg 40% van die bevolking, terwyl die LEC waarskynlik nie meer 20% van
die bevolking verteenwoordig nie.

16 Ek beskik nie oor al die gegewens nie, maar die klein Clarens gemeente s'n het
ek. Gedurende 2009 het die bydrae uit die plaaslike NGK gemeente R32 746
beloop (subsidie R18 000; kollektes R3 926; en donasies R10 820); terwyl die
totale opbrengs van die VGKSA gemeente R9 425 beloop het... 22% van die totale
inkomste! Hierdie gemeente word bedien deur 'n tentmaker-emeritus leraar. As dit
nie so was nie, sou daar 'n nog veel groter inset van buite gewees het.

17 Die antwoord hierop is ongelukkig grootliks in die positief: in 'n baie groot mate
hou fondse van buite die gemeentes aan die gang. Onlangs het Prof Nico Botha,
sendingkundige van Unisa en leraar van die VGKSA, op 'n konferensie 'n aantal
opmerkings gemaak wat relevant is vir ons argument. Ek haal aan soos weergegee
deur Neels Jackson in Beeld van 25 Maart 2010. “Die VGK moet ernstig besin oor
die geinternaliseerde kolonialisme wat hom gevange hou... Hy wou weet of 'n mens
van 'n kerk wat grootliks van subsidies uit die NG Kerk afhanklik is, kan verwag om
sendinggerig te wees... Hy dink nie die VGK het nou groot sendingteorieé nodig
nie. Die kerk kan eerder met sielkundige ontleding of post-koloniale teorie doen”.

119



Kritzinger Die einde van sending

nie?'® Daar is goedkoper en duurder maniere van kerkwees. Het 'n Europees
gedrienteerde kerk nie dalk Afrika met ongepaste bagasie opgesaal nie'®?

4. 1S HIERDIE PROBLEME UNIEK?

Nee, die NG Kerk was hierin glad nie uniek nie. Toe hierdie Kerk teen die
middel van die negentiende eeu met sy eie uitreike begin het, was hierdie
problematiek reeds in die sentrum van die nadenke oor die sending... in ’n tyd
toe daar nog nie eers formeel 'n dissipline soos “Sendingwetenskap” was nie.

Baie bekend en invloedryk is die gedagtes van Henry Venn (1796-1873) en
Rufus Anderson (1796-1880). Venn was vir 32 jaar die uitvoerende sekretaris
van die Anglikaanse Church Missionary Society (CMS) in Engeland, en
Anderson was vir 35 jaar die dryfveer agter die American Board (afkorting vir
“American Board of Commissioners for Foreign Mission”, oftewel ABCFM).
Albei het van die standpunt uitgegaan dat sendingwerk oorsee gerig moes
wees op kerkstigting. In Venn se geval sou dit 'n verlenging van die Anglikaanse
gemeenskap wees, maar vir die Kongregasionalis Anderson was dit uiteraard
’n nuwe Kerk wat tot stand sou kom. Maar albei het daagliks hulleself afgevra
hoe hierdie Kerke moes lyk. Hulle is daarom veral bekend vir die formule
van die “Three Selves” waartoe hulle twee feitlik gelyktydig en onafhanklik
van mekaar gekom het (of dit iewers gehoor het): die doelwit sou wees dat
die jong kerk onder sy eie bestuur sou wees (“self government”), finansieel
onafhanklik sou funksioneer (“self support”), en self met die verdere sending
sou voortgaan (“self propagation”). Wanneer hierdie eienskappe teenwoordig
was, so het hulle gevoel, het die sendingaksie sy doel bereik. Dan, so het
veral Venn gesé, wanneer hierdie kerk so as “selfstandig” beskou sou kon
word, het die stadium aangebreek dat die sendingaksie beéindig kon word
(“the euthanasia of mission”). Die gebou is nou klaar, en die steierwerk kan
verwyder word. Die werk van die sendinggenootskap kon voortgesit word in
ander gebiede waar die kerk nog geplant moes word (“the regions beyond”).

18 Ek meen dat ek reeds in 1979 duidelik aangetoon het in my boek Die Missionére
Bediening. Op weg na strukture vir 'n jong kerk dat dit algemeen die geval is dat die
strukture van die jong kerke nie lewensvatbaar was nie. En ek was nie die eerste
wat op hierdie probleem gewys het nie! Orals het pionier sendelinge maar net in
die sendingveld dieselfde soort kerk kom vestig waarmee hulle vertroud was, met
'n kerkordening waarvan hulle oortuig was dat dit die beste teologiese beginsels
verteenwoordig.

19 Hieroor het ek al 'n paar artikels geskryf: “Church and buildings”, Praktiese Teologie
in Suid-Afrika 9:2 (1994) 192-200; “Dependency and Independence. Perspectives
on the (expensive) way of being church”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 11:1
(1996) 13-22; “Revisiting self-support in mission. or: the question of sharing
resources between churches”, NGTT 42: 1/2 (2001) 46-58.

120



Acta Theologica 2011:2

Omdat hierdie “Three Selves” formule soveel sin gemaak het, het dit feitlik
algemene aanvaarding geniet. Duitse sendelinge het wel verkies om ’n groter
klemte & op die gedagte van inheemsheid. Vir hulle sou’n kerk eers aan haarself
oorgelaat kon word wanneer daar duidelik blyke is dat die kerk die evangelie
verinheems het, en ook op hulle eie sou kon aangaan (“Eigensténdigkeit”), 'n
situasie wat ook maar met die term selfstandigheid beskryf sou kon word?.
Die probleem was egter — in die geval van die Anglo-Amerikaanse model,
maar veral ook in die geval van die Duitse benadering — dat die Europeérs
feitlik onbereikbaar hoé vereistes vir selfstandigheid gestel het, en dat hulle
verwagtings ook nie altyd toepaslik was in die sendingvelde nie. In die tipies
paternalistiese tyd is hierdie dus beskou as ’'n lang uitgerekte opvoedkundige
proses. In die praktyk is hierdie ideale toestand dus baie selde bereik.

Nou kan ook gesien word waar die NG Kerk met sy beleid van afsonderlike
selfstandige kerke vandaan kom... en ook waar sommige van die probleme
wat ek hier probeer aanspreek, vandaan kom?'.

Soos by die vrug van die ander sendinggenootskappe het die NG Kerk se
“dogterkerke” nie na wense gevorder met veral die finansiéle selfstandigheid
nie. Die kerkregering (die eerste “self”) is (langtand) aan die inheemse mense
oorgedra. Die kerke het ook nogal 'n werwingskrag uit eie geledere vertoon...
die derde “self”. Maar die selfonderhoud... ai tog.

Twee sake het die NG Kerk se probleme egter redelik akuut gemaak in
vergelyking met die ander sendinge. Die eerste het gelé in die feit dat van
hierdie “dogterkerke” nie noodwendig oorsee of ver weg tot stand gekom het
— waar toegewyde sendelinge die verhoudinge bepaal het — nie, maar dat hier
in dieselfde dorp 'n “ander NG Kerk” tot stand gekom het. Soos hierbo reeds
verduidelik is, was die feit dat hulle 'n ander Kerk was maar net daaraan te
wyte dat hulle lidmate 6f gekleurd was 6f 'n ander moedertaal gepraat het.
Hierdie kerklike verhoudinge was dus geheel en al in die rasse-politiek van die
land ingetrek, 'n politiek wat hoe langer hoe meer op ’'n breekspul afgestuur
het. Die tweede verswarende saak was dat (en dit bring my by die vermoede
wat ek in hierdie artikel ondersoek) daar nie in die sendingbeleid deeglike
aandag gegee is aan die afsluitingsfase van die sendingproses nie. Die NG
Kerk het nie so ’n fase voorsien nie.

20 Ditwas eersin die twintigste eeu dat sendingwetenskaplikes die uitgangspunte van
Venn, Anderson en ander denkers begin kritiseer het. 'n Baie belangrike studie in
hierdie verband was dié van Peter Beyerhaus en Henry Lefever: The Responsible
Church and the Foreign Mission uit 1964.

21 Ek fokus in hierdie artikel doelbewus op die NGK en sy sending. Die NGK was in
sy sendingwerk in pas met die algemene benaderings van die groot sendingeeu.
Die NGK het gevolglik egter ook gely onder die algemene probleme wat met die
benadering saamgegaan het.

121



Kritzinger Die einde van sending

5. MORATORIUM

In 1971 het’nbom gebars. Die Keniaan John Gatu, leier van die Presbiteriaanse
Kerk in Nairobi, het by verskillende geleenthede gevra vir 'n sogenaamde
Moratorium op sendingpersoneel (en -geld)?2. Eers het hy gevra dat hierdie
moratorium vir 5 jaar moes geld, maar later — dalk weens die bitter reaksies —
het hy gesé: onttrek... punt! Dit moes verstaan word as 'n emosionele oproep:
“Los ons uit! Julle sendelinge en geld versmoor ons! Na langer as 'n eeu
is dit tyd dat julle padgee!” “Missionary, go home!”?® Uit alle oorde het daar
reaksie gekom, veral negatief. Wat sal van hulle word as ons gehoor gee?
het sendelinge gekla. Waar kry hulle die reg om ons s6 die deur te wys?
Ons is tog deur God geroep! Maar sensitiewe sendelinge moes Gatu, en die
ander wat hulle by hom geskaar het, se reaksie lankal kon verwag. Die meer
wyse kerk- en sendingleiers het besef dat die vinger hier op 'n baie seer punt
gedruk is. Ten spyte van baie mooi praatjies en voornemens van langer as 'n
eeu, het die “sending” nog nooit daartoe gekom om die jong Kerke te vertrou
met hulle eie voortbestaan nie. Trouens, die geldelike subsidies — so goed
bedoel — het die instrument geword waarmee die vryheid weerhou is.

Die noodlottige band wat daar tussen die sending en die kolonialisme in
Afrika bestaan het, het hom nou op die goedbedoelende sending gewreek.
Agter die kolonialisme was 'n bepaalde arrogante mentaliteit van die westerling
wat hulleself as die voogde van die “onvolwasse” Afrikaan aangestel het.
Hierdie mensbeeld was ook maar gedeel deur die sendelinge wat in daardie
dampkring grootgeword het, al was dit baie getemper deur hulle christelike
inbors en geroepenheid tot diens. Die kolonialistiese projek het in die dekade
vanaf 1958 (die onafhanklikheid van Ghana) tot 'n einde gekom, dikwels na
'n baie onaangename en meestal gewelddadige proses. Gatu het egter die
kerklike ongeduld verwoord: dieselfde vryheid is nog nie op kerklike viak
deurgevoer nie. Dit was tyd!

In die NG Kerk kringe in Suid-Afrika het dieselfde gees van voogdyskap
kerklike verhoudinge oorheers. Tog het die moratorium hier anders verloop.
Dit het, snaaks genoeg, oénskynlik in die teenoorgestelde rigting gegaan.
Instede van ’'n aandrang op “hands off”’, ’n verbreking van bande, het dit hier
'n al sterker aandrang geword op eenwording: maak ’'n einde aan hierdie

22 Dieterm word geleen uit die finansiéle wéreld waar 'n moratorium dui op ’n stilstand
van byvoorbeeld die betaling van skuld. Gatu het gevra vir 'n staking in die stuur
van sendelinge. Die Moratorium debat het vir 'n paar jaar heftig in sendingkringe
geduur. 'n Goeie oorsig is in die boek van Elliott Kendal: The End of an Era. Africa
and the Missionary.

23 Hierdie is die titel van 'n boek wat James Scherer 'n hele paar jaar vroeér (1964)
al gepubliseer het en waarin hy 'n sensitiwiteit vir die foute van die sendingbedryf
getoon het.

122



Acta Theologica 2011:2

“afsonderlik-selfstandige” patroon! Kom ons word een!?* Daar is skerp ingesien
— al was dit nie presies s6 verwoord nie — dat die kerklike vorm wat hierdie
koloniale ongelykheidsbeginsel aangeneem het dié was van afsonderlike
kerke. Die nodige regstelling sou wees om terug te gaan na véor 1857: geen
afsonderlikheid nie!

'n Volgende fase op die pad van die “sending” het dus op die NG Kerk
afgekom sonder dat die vorige afgerond is. My gevoel is dat baie van die
probleme wat tans met die eenheidsproses ervaar word, die gevolg is van
(onder andere) die onafgehandelde sendingfase.

6. HISTORIESE ONTWIKKELING VAN GEDAGTES
OOR DIE EINDE VAN SENDING

Lindsay Cameron het in sy meesters verhandeling 'n oorsig gegee oor
sommige van die sendingdenkers se gedagtes hieroor (2005:7-33).

Ek het hierbo verwys na Henry Venn se idee dat die tydelike steierwerk op
’n stadium verwyder moes word en dat die “sending” so tot 'n einde kom. Die
doel van die selfstandige inheemse kerk word bereik®, en die sending gaan
voort met nuwe uitdagings. Dit was egter nie sé maklik om te weet wanneer
daardie tyd gekom het nie. Venn was bewus daarvan dat 'n mens té vroeg
kan onttrek, maar was toenemend krities teenoor daardie sendelinge wat
paternalisties té lank aan die werk vasgehou het.

Ons moet ook verwys na John Nevius (1829-1893). Hy was 'n sendeling
in Sjina, en is genooi om bietjie raad te gee aan die Presbiteriaanse sending
in Korea. Skynbaar is sy raad tot groot voordeel gevolg, want die kerk aldaar
het sterk gegroei. Hy het onder andere een ding baie duidelik gesien: jy moet

24 In 1974 het die NG Sendingkerk al begin om hierdie klanke te laat hoor. Dit is
opgeneem deur die NGKA se Algemene Sinode in 1975. In 1982 het die NG
Sendingkerk hierdie eenheidstrewe opgeneem in die Konsep Belydenis wat in
1986 as die Belydenis van Belhar aanvaar is. Hierdie twee Kerke was toe reeds
aan die werk om te herenig, 'n proses waarvan die NGK homself (op daardie
stadium) onttrek het.

25 Dit is interessant dat in Suid-Afrika hierdie “moratorium” die politieke bevryding
vooruit was. As alles goed verloop het, sou hierdie eenwording reeds voér 1994 se
politieke waterskeiding plaasgevind het. Trouens, die eenwordingsproses was s6
beplan, maar het probleme opgetel. (Dit is 'n ander onderwerp!)

26 Beyerhaus en Lefever (1964:28) skryf: “Venn’s insights were revolutionary in his
day. He sees self-support as a genuine mark of life created by the Spirit, because
he is convinced that financial sacrifices enable the young Church to show its
eagerness and the reality of its incorporation into the Body of Christ”.

123



Kritzinger Die einde van sending

daarteen waak om die kerk finansieel afhanklik van jou te maak. Jy kom daar
nooit weer uit nie! Jy gaan nooit die ideaal van selfonderhoud bereik nie?.

Roland Allen (1868-1947) het bekend geraak vir sy klem op die werk van
die Heilige Gees in sending. Kyk na Paulus, sé hy. Hoe dikwels was Paulus
vir slegs ’n baie kort tydjie toegelaat op 'n plek, maar wanneer hy vertrek het,
was daar 'n gemeente/kerk wat kon voortgaan... want die groei van die kerk is
die werk van die Gees, nie van die sendelinge nie!®

Die eerste helfte van die twintigste eeu was 'n moeilike tyd vir die
westerse sendingaksies, veral weens die twee wéreldoorloé. Nie alleen
is die finansies geknou nie, maar die westerse optimisme en ingebore
meerderwaardigheidsgevoel is erg geskud. Feitlik vanself het die sendingywer
getaan. Die selfvertroue was nie meer daar nie. In die mate dat die arrogante
optimisme ’'n bloedneus gekry het, en ernstige nadenke en selfkritiek
gestimuleer is, was hierdie ontwikkeling positief. Die gety het egter teen 1955
begin draai met die verskyning van Donald McGavran se boek The Bridges
of God, en die groeiende invloed van sy “Church Growth” benadering. Op 'n
baie sterk oortuigende manier het hy die onvoltooidheid van die sendingtaak
benadruk. Vir eers was alle gedagtes oor onttrekking verby. Aan die een kant
was hierdie nuwe oplewing ongelukkig, want die selfondersoek wat gevolg het
op die veranderende omstandighede in die wéreld, dit wat die “moratorium
gesprek” na vore gebring het, was nou van die baan. Dit was nou “business
as usual’. Trouens, die NGK het selfs in McGavran 'n bondgenoot gesien vir
die idee van etniese kerke in Suid-Afrikal®

Peter Wagner, McGavran se opvolger, het wel die saak van onttrekking
aangeraak, maar dit nie baie duidelik uitgewerk nie. Hy noem die vierde
fase van sending “exit”. Wat hy daarmee bedoel het, was dat die sendelinge
kan onttrek wanneer die jong kerk self met die “tweede geslag sending”
aangaan.

27 Dr Nevius het in 1885 ’'n reeks artikels gepubliseer wat 'n boekie geword het:
Planting and Development of Missionary Churches. Vyf jaar later het die besoek
aan Korea plaasgevind. Sy benadering word in die voorwoord tot die 1958 uitgawe
s6 saamgevat: “The church, begun Dr Nevius’ way, has from the beginning
the authority that goes with responsibility, and the joy and freedom that go with
sacrificial giving, and the painful period of transition is largely obviated”.

28 Die eerste van sy aantal invloedryke boeke was Missionary Methods — St Paul’s
or Ours? Onder andere staan daar in hierdie uitdagende boek (2006:56): “By
importing and supplying to the natives buildings and ornaments that they cannot
procure for themselves, we tend to pauperize the converts... By supplying what
they cannot supply we check them in the proper impulse to supply what they can
supply”.

29 Van hierdie wanbegrip het McGavran hom wel duidelik gedistansieer.

124



Acta Theologica 2011:2

In ’n uitstekende boek oor sending-kerk verhoudinge skryf Harold Fuller
(1981) dat hierdie verhoudings in 4 fases verloop. Die eerste fase is dié van
Pionier (Pioneer). Die sendeling is die leier en die hoofspeler. Daarna kom die
fase van die Ouer (Parent). Die klem is op onderrig, hopelik nie paternalisties
nie. Derdens word dit’n Vennootskap (Partner). Hier is die kerk verantwoordelik
vir sy eie sake, en die sending bly in 'n ondersteunende verhouding. In die
vierde fase is die sending Deelnemer (Participant) op uitnodiging van die
Kerk. Die sending vat dus nie sy goed en trek nie, maar is wel gewillig om te
vertrek. Fuller wil nie regtig 'n afskeid aanbeveel nie... miskien nog te naby
aan die moratorium-debat?

Dr Tom Steffen neem die saak weer op in ’n artikel (2001). Hy kla dat daar
ongelukkig veel meer aandag aan die infaseringsfase gegee word as aan
die uitfasering. Hy voel dat die sendingaksie eintlik van die begin af op die
uitfasering ingestel moet wees. Vir hom sal die sukses van die onderneming
eintlik getoets kan word aan die geslaagde afsluiting. Dit was ’'n belangrike
bydrae.

Lindsay Cameron, wat ek bedank vir sy uitstekende oorsig in sy
meestersverhandeling van 2005, werk 'n strategie uit vir die sendeling se
uittrede uit die leierskap rol. Hy doen dit vir sy eie sendingorganisasie, maar
ek meen dat dit algemene geldigheid het. Die drie vlakke van funksionering is:
aanvanklik leier (die sendeling dien lewenslank, en neem die leiding in alles),
dan word hy vennoot (doen veral opleidingswerk), en eindelik is hy volgeling,
amper 'n besoeker, en neem deel aan projekte waartoe hy uitgenooi word.

Cameron haal die raad van 'n gesoute sendeling aan wat tong-in-die-kies
gepraat het van vyf stappe:

GET IN
GET AHEAD
GET BESIDE
GET BEHIND

GET OUT

7. DIE AFHANKLIKHEIDSINDROOM

Daar is egter myns insiens 'n leemte in die uiteensetting van Cameron se
strategie. In sy strategie — soos ook by Fuller en ander — fokus hy op die
funksionering van die sendeling en die aspek van leierskap. Dit hanteer

125



Kritzinger Die einde van sending

slegs die eerste van die drie selwe, naamlik selfregering. Toegegee, Gatu
se moratorium-oproep het veral gefokus op die sendingpersoneel wat moes
uitskei. Aanvanklik het Gatu egter ook gepraat van die sendelinge se geld
wat versmorend werk. Dit is dalk verstaanbaar dat hierdie aspek van die
moratorium nie soveel aandag getrek het nie, want — vermoed ek — mens
neem nie net so graag van die geld afskeid as van die sendelinge nie! Die
strukture wat deur die sending opgebou is, kon inderdaad nie onderhou word
sonder 'n verdere toevloei van geld nie®.

Na my gevoel is die selfversorging, die selfonderhoud (die tweede van
die drie selwe), nog steeds die Achilleshiel van die sendingprojek. Baie min
jong kerke kom hier die mas op... in ieder geval nie die NGK se binnelandse
susterkerke nie. Cameron verstaan dit, en hy maak 'n punt daarvan om aan
te dui dat “economic empowerment” ’'n groot uitstaande saak is wat aandag
verg. Hy kom egter nie so ver om dit as ’'n vaste element in sy strategie in
te werk nie. Wel maak hy 'n waardevolle onderskeiding tussen die “funding
base for the church” en die “funding base for the church institutions”. In
eersgenoemde geval sé hy tereg dat die kerk en gemeentes gewoon uit die
lidmate se bydraes in stand gehou moet word. Sake is bietjie moeiliker as na
die bedrywe gekyk word. Hierdie skole, hospitale, drukperse, en ander verg
meer fondse as wat 'n gewone, selfs gegoede gemeenskap kan dra®'.

Wat in ons huidige argument in die sentrum staan, is dus die saak
van gemeentes (en ook Kerke) wat nie selfversorgend in hulle gewone
bedrywighede is nie. Dit is wanneer gemééntelike strukture onbekostigbaar is
dat die rooi ligte flikker. En hierdie strukture is feitlik sonder twyfel die maaksel
van die sending! Die jong Kerk het hierin maar net die “slagoffer” geword van
die manier waarop die sending die Kerk gestruktureer het. En hier beland
ons weer by die kern van die problematiek wat in hierdie artikel aangespreek
word: hoe het die sending (in hierdie geval die NG Kerk se sending) gedink
toe hulle die strukture vasgelé het? Het hulle gedink aan die toekoms, en die

30 Die polities-ekonomiese situasie in die vroeére kolonies van Westerse lande (die
sogenaamde Derde Wéreld) lyk parallel hieraan. Die Afrikalande wat onder die juk
van die koloniale moondhede losgekom het, het goed besef dat hulle nie sonder
voortgesette finansiéle en ander hulp sou kon klaarkom nie. Die Koue Oorlog was
dan ook kreatief gebruik om voortgaande “ontwikkelingshulp” (of militére hulp) te
verkry van die party anderkant die ystergordyn! En tot vandag toe is dit tragies
om te sien hoe afhanklik die sg. onafhanklike Afrikalande van die invloei van
fondse van buite is. Oor die dodelikheid van hierdie “afhanklikheid sindroom” skryf
Dambisa Moyo met groot deeglikheid in haar boek met die titel Dead Aid (2009).
Luister na haar bewering op bladsy 47: “The problem is that aid is not benign — it’s
malignant. No longer part of the potential solution, it’s part of the problem — in fact
it is the problem”.

126



Acta Theologica 2011:2

dag dat hulle nie meer daar sal wees om die rekeninge en salarisse te betaal
nie? Is daar hoegenaamd gedink aan die afsluitingsfase?

Afhanklikheid is nie maar 'n ongelukkige verskynsel nie. Dit is 'n dodelike
sindroom, 'n siekte wat in vele opsigte skade doen. Dit gaan veel verder en
dieper as die finansiéle aspek. Dit word 'n mentaliteit, 'n kultuur, ’n manier
van dink. Alles wat gesé kan word van die armoede-kultuur is hier ook ter
sake. In die eerste plek verlam dit. Dit verhinder die kerk om as missionére
kerk tot sy reg te kom en te leef soos wat 'n kerk behoort te leef as God se
kerk-vir-andere. In die tweede plek beduiwel dit verhoudinge. Daar kan nie
regtig goeie gesonde verhoudings wees tussen gewer en ontvanger nie. Enin
hierdie geval geld dit die verhoudings tussen die afhanklike kerke en die kerk
(of sending) wat nog steeds die kerke finansieel aan die lewe hou.

Toe die patrone van die NG sending vasgelé is in die laat negentiende
en vroeg twintigste eeue was Nevius en Allen ongelukkig nie goed bekend
nie. Dit was juis dieselfde probleme wat hulle in hulle sendingdiens in Sjina
teégekom het wat hulle na die pen laat gryp het. Hulle geskrifte het ook nie
algehele byval gevind nie, want hulle was radikaal krities op die ou bedeling.
Hulle het as absolute beginsel gestel: géén geld van buite vir die gewone
gemeentelike bediening nie!®?

Ek het gewonder of die NGK in die vormende stadium van sy sending-
bedryf aan hierdie problematiek aandag gegee het. Die eerste sistematiese
“sendinghandboek” in Afrikaans is deur die vermaarde Prof J du Plessis (1868-
1935) in 1932 gepubliseer onder die titel Wie sal gaan? Sy 265 hoofstuk het
gehandel oor “Die Selfonderhoud van die Sendingkerk”. Dit spreek boekdele
van sy belesenheid dat hy aan die begin van die hoofstuk instemmend
verwys na Roland Allen se boek Missionary Methods — St Paul’'s or Ours?.
Maar dan water hy dadelik Allen se aandrang op die weiering van fondse vir
intern-kerklike sake af — soos wat ekself ook al telkemale gedoen het — met
’n verwysing na hoe “brandarm die inboorlinge is” (1932:234)%. Hy reken dat
“die soort radikalisme wat 'n goeie beginsel tot uiterste dryf’ die werk meer
skade as goed kan doen (1932:236). Ek het 'n idee dat dit net mooi hier is
waar ons ons skuldig gemaak het aan ’'n goedbedoelde sentimentaliteit wat
juis skadelike gevolge ingehou het! “Sodra die Kristene daartoe in staat is,
moet selfonderhoud begin”, sé Du Plessis. Ironies genoeg blyk dit tot vandag

32 Onderhoud van die “gewone gemeentelike bediening” sou ten minste insluit die
bekostiging van werkkragte, die geboue van die gemeente en die kostes verbonde
aan die deelname aan die kerkverband.

33 Van wanneer af kan “brandarm mense” nie kerk wees nie? Is ons nie dalk verblind
deur ons materialistiese kultuur nie?

127



Kritzinger Die einde van sending

toe nog nie moontlik te wees nie... Waarom en hoe sal dit nou gebeur as dit
vroeér nie nodig was nie?*

In 1967 het die boek verskyn van Prof WJ van der Merwe (1906-
1989), vroeér jare lank sendeling in Zimbabwe, en ook genoem die doyen
van sendingwetenskaplike studie in Suid-Afrika: Gesante om Christus Wil.
Hierin wys hy onder andere (1967:48-53) op die invloed wat die verskillende
denkstrome op die sending van die NGK gehad het. In die buitelandse
sending, sé hy (1967:51), kan die invloed van die World Dominion Beweging
(dit is Nevius, Allen en ander) duidelik aangetoon word. Hier is die idee dat
die plaaslike kerke van die begin af selfversorgend moes wees, toegepas.
In die binnelandse sending, egter, het die drie-self-formule van veral Venn
gegeld... en wel as 'n veraf ideaal waaraan vir 'n lang tyd gewerk moes word
(1967:51-52).

Daarom skryf hy ’'n deeglike en sterkbewoorde paragraaf (1967: 57-60)
oor die saak van selfonderhoud. Hy wys daarop dat, alhoewel daar gewaak
moet word daarteen om te veel klem te I1€ op materiéle sake, selfonderhoud
“geensins 'n onverskillige saak by die geestelike wasdom van die inheemse
kerke (is) nie” (1967:57). Hy haal JH Bavinck aan wat gewaarsku het teen die
“Krismisvader-sindroom”. “Direkte finansiéle bydraes vir die onderhoud van
inheemse leraars en ander geestelike arbeiders, wat hulle hoofsaaklik wy aan
die bearbeiding van normale gevestigde gemeentes, moet as uitsonderlik en
tydelik beskou word” (1967:59). Ongelukkig het hierdie “uitsonderlikheid en
tydelikheid” gevestig geraak... met ernstige geestelike gevolge!

Die patrone was teen hierdie tyd reeds gevestig. Trouens, in die laat
1950s het 'n groot sendingoplewing in die NGK plaasgevind. Ongekende
uitbreidings het plaasgevind, en vir 'n tyd lank was daar geen tekort aan
fondse nie. In hierdie tyd van entoesiasme is daar nie veel aandag aan die
soort “dempende” beginsels wat hierbo behandel is, gegee nie.

8. WEG VORENTOE

Dit is alles goed en wel. Die diagnose is gemaak, en die situasie lyk nie goed
nie. Dit help nie veel om te bly staan by die (gewaande) foute van die verlede
nie. Dit gaan egter sekerlik ook nie help om maar aan te gaan soos in die

34 Du Plessis verhaal self die anekdote oor die opmerkings van 'n Basel sending-
evangelis in Wes-Afrika, toe druk uitgeoefen is dat sy gemeente hom ten volle
moes onderhou. Vroeér, sé hy, het ons in die goue eeu geleef, want die sendeling
het alles vir ons gedoen. Toe was dit die silwereeu toe die sendelinge van ons begin
verwag het om iets vir onsself te doen. En nou het die ystertydperk aangebreek:
ons moet alles vir onsself doen!

128



Acta Theologica 2011:2

verlede, en te hoop dat die situasie vanself opgelos sal word nie. Hoe nou
vorentoe?

Dit gaan nie maklik wees nie, maar ek suggereer drie aspekte.

8.1 Hou op

Hou op om die gewone gemeentelike werk te subsidieer! Dit is van die grootste
belang dat 'n gemeente uit sy eie bronne moet kan bestaan. As hy dit nie kan
doen nie, is daar iets fout met die manier van kerk wees! Dit is regtig tragies
as bydraes (subsidies) wat met die beste bedoelinge gegee word skadelike
gevolge het, maar ons weet dat dit wel moontlik is.

Natuurlik is dit sé dat daar nie 'n netjiese lyn getrek kan word tussen
“gewone” kerkwerk en die “sendingwerk” nie. Die wyse waarop 'n gemeente
in die wéreld groei is deur die aantrekkingskrag van sy gewone kerklike werk.
Maar as 'n gemeente se werkkragte van buite besoldig word, as sy fasiliteite
deur buitemense opgerig word, as 'n ander kerk (of groep christene) dit
moontlik maak dat ’n gemeente by rings- en sinodale bedrywighede inskakel,
dan is iets groots verkeerd. Hierdie fout kan nie regkom deur maar voort te
gaan met die subsidie nie!

Robertson McQuilkin (1999:59) is myns insiens reg as hy sé dat hy
nérens in die Bybel iets gesuggereer sien dat die een kerk vir die ander se
bestaan krukke bied nie. Wat oorvloedig duidelik is, is dat die armes van
ander gemeenskappe gehelp is, en dat saamgewerk is aan die evangelisering
van die wéreld. “Beyond those two New Testament patterns, | find not only
no justification for supporting the ministry of other churches but also great
hazards in doing so”.

Natuurlik is dit s6 dat daar groot armoede in die gemeenskappe is, en dat
meer gegoede christene verplig moet voel om die hand na armes uit te reik®.
Maar ons weet maar té goed dat hierdie handreikings ook kwaad kan doen.
Ek twyfel of die betaling van inheemse leraars se salarisse die beste manier
is om die arm gemeenskappe tegemoet te kom.

As ek voorstel dat daar opgehou moet word om die gewone gemeentelike
bediening te subsidieer, propageer ek glad nie die verbreking van bande nie.
Inteendeel, ek pleit vir gesonde bande. Die huidige inherent paternalistiese
donateur-tot-afhanklike neerbuiging lei tot 'n patologie wat gesonde, volwasse

35 In hierdie verband word tereg ook die beginsel van “distributiewe geregtigheid” ter
sprake gebring. Dit is net nie aanvaarbaar dat daar so 'n geweldige kloof tussen
ryk en arm bestaan nie. Alles moontlik moet gedoen word om 'n meer regverdige
bedeling te vind. Maar dit is ook duidelik dat blote uitdeling — en dit nie aan die
armstes van die armes nie — nie hierdie saak gaan bevorder nie.

129



Kritzinger Die einde van sending

verhoudinge (ook die groei na ware eenheid) onmoontlik maak. Hierdie twee —
die behoeftige gemeente en die een wat materieel geseén is — moet by wyse
van goed gestruktureerde vennootskapsooreenkomste by mekaar uitkom.
Alleen s6 kan gesonde, vrugbare, volwasse, opbouende (en nie verslawende
nie) verhoudings gebou word. Dit word nie bevorder deur 'n blindelingse
voortsetting van subsidies nie.

8.2 Herstruktureer3®

Die bediening van die kerk moet allereers meer Bybels korrek gebaseer word
op die bediening van elke gelowige. Die Heilige Gees wat lewe gee, gee
ook die gawes (en die nodige leiers) vir die funksionering van die gemeente
(Efesiérs 4). Sonder dat die ideaal van hoogs opgeleide leraars prysgegee
word, moet die klem val waar dit hoort: die bemagtiging van daardie plaaslike
leiers wat in werklikheid reeds die eintlike bediening in die gemeentes lei.
Hierdie bedienaars is kan bekostig word, hulle is die ware “tentmakers”, en
benodig nie die invloei van fondse van buite nie® .

Tweedens moet die klem weer geplaas word op die funksionering van
die plaaslike gemeente as die basis van die kerk. Kom ons sé dit weer
'n keer duidelik: die kerk se bestaan is eintlik op grondvlak, daar waar
mense saamkom om God te aanbid, daar waar die gemeente tussen die
buitestaanders funksioneer met die oog ook op die bediening van die
gemeenskap. lewers in die loop van die geskiedenis, tydens die tydperk van
die corpus Christianum, het die kerklike organisasie meer klem begin kry
as die plaaslike gemeente. Die kerk se identiteit het begin wegskuif van die
organiese basis na die organisasie, die denominasie. Kerkordes en Bepalinge
is ontwikkel met die doel om eenvormigheid in die denominasie daar te stel. Dit
was 'n fout. Gemeentes verkeer tog nie almal in dieselfde sosio-ekonomiese
omstandighede nie. Hulle kan en moet nie op dieselfde manier funksioneer
nie! Die wyer strukture het mos tot stand gekom om die plaaslike gemeentes
te help met hulle gehoorsame bediening in die wéreld!

In die derde plek moet die struktuur van die kerk gepas wees. Ons het
al genoeg hieroor gesé. Die beeld van die kleine Dawid in die wapenrusting

36 My boek 'n Missionére Gemeente. Op weg na strukture vir 'n jong kerk (1979)
handel breedvoerig hieroor. Daar het in 30 jaar redelik min van die voorstelle
gekom! My meer onlangse (2007) boekie Rethinking Ministry. New wine in new
wineskins ontwikkel dieselfde gedagtes vanuit 'n Bybelse besinning.

37 As buite-fondse gekanaliseer kan word in die rigting van hierdie opleiding, die
bemagtiging van die gewone leierskap in die gemeentes, sou dit opbouend kon
wees, en nie die verslawende effek hé van die subsidie-sisteem wat 'n onhaalbare
struktuur aan die lewe probeer hou nie.

130



Acta Theologica 2011:2

van die forse Saul (1 Samuel 17) is van pas. Dit kon nie. Goliat kon alleen
aangepak word deur Dawid in sy aan hom bekende uitrusting en met ’n
wapen wat hy kon hanteer. Daar is geen twyfel dat die kerklike strukture wat
sedert die Reformasie in Europa ontwikkel is, en wat met min aanpassings in
Afrika oorgeplant is, nie geskik is vir 'n relevante bediening in 'n arm Afrika
gemeenskap nie.

8.3 Gesprek

Natuurlik kan hierdie aanpassings nie eensydig afgedwing word nie. Gesprek,
baie gesprek is nodig, maar daar moet op verandering aangedring word. S6
kan dit gewoon nie aangaan nie!

Richard van Houten, die destydse uitvoerende sekretaris van die
Gereformeerde Ekumeniese Raad (REC — Reformed Ecumenical Council),
het in ’n artikel in 1997 daarop gewys dat die REC reeds in 1988, na ’n
jarelange studie oor hoe die verskillende lidkerke hulle vermoéns en behoeftes
kon uitruil, tot redelike instemmigheid oor die teorie kon kom, maar tog nog
min vordering kon maak oor die praktiese uitvoering daarvan. Wat was die
ooreenkoms?

“Sharing by the rich with the poor is not simply a matter of mercy, but also
of justice.

e Sharing should neither create nor perpetuate dependence, but promote
self-reliance and foster independence.

e Sharing of resources is a matter of mutual arrangement, so that both
donor and recipient are accountable.

*  No project should be funded entirely from outside sources.

e Both the receiving church and the giving churches should be giving in
proportions agreed to under the application procedure...” (Van Houten
1997:14).

Die onderhandelinge tussen die vennoot-Kerke (in die NGK familie)®® sal
met ander woorde veral oor twee sake moet handel:

38 Oor die kwessie van vennootskapsverhoudings sal ek graag nog meer wou skryf,
want myns insiens is dit 'n (dalk die belangrikste) vorm van eenheid waartoe geraak
kan word. Ek sien 'n denominasie as 'n vennootskap van gemeentes. Sou een
denominasie uitdie vier NG Kerke tot stand kom, gaan die vennootskapsverhoudinge
en gesprekke baie meer natuurlik kan ontwikkel.

131



Kritzinger Die einde van sending

* Hoe kan die subsidies vir gewone gemeentelike werk beéindig word?
(Die onderhandelinge moet nie daaroor gaan of die subsidies beéindig
gaan word nie, maar hoe.)

Kan dit summier geskied? Of by wyse van ’'n glyskaal? Of op watter
manier sou die gemeentes gehelp kon word om (spoedig) die mas self op
te kom? Watter aanpassings in die bedieningstruktuur sou nodig wees om
dit moontlik te maak?

e Watter gesamentlike aksies kan aangepak en gesamentlik befonds
word?

Dit sou bv 'n skolingsprogram kon wees, of 'n gesamentlike uitreik, of 'n
ontwikkelingsprojek...

Dalk moet energie in die toekoms veral in hierdie rigting aangewend word,
ter wille van die bediening van die verskillende Kerke, maar ook ter wille van
volwasse verhoudinge tussen hulle.

BIBLIOGRAFIE

ALLEN, R.
2006 (1912). Missionary Methods — St Paul’s or Ours? Cambridge: Lutterworth
Press.

BeverHAus, P. & LEFEVER, H.
1964. The Responsible Church and the Foreign Mission. Grand Rapids: William B
Eerdmans.

CAMERON, L.
2005. Termination of Mission: an Exit Strategy for the Wesleyan Mission of Africa.
Pretoria: Ongepubliseerde MTh verhandeling, Unisa.

CRAFFORD, D.
1982. Aan God die Dank. Deel 1. Pretoria: NGKB.

CRroNJE, J.M.
1981. Aan God die Dank. Deel 2. Pretoria: NGKB.

Du PLEssis, J.
1932. Wie sal gaan? Of: Die Sending in Teorie en Praktyk. Kaapstad: Die SA
Bybelvereniging.

FuLLer, W.H.
1981. Mission-church dynamics. Pasadena: Wm Carey Library.

JOHNSTONE, P. & MANDRYK, J.
2001. Operation World. Carlisle: Paternoster.

132



Acta Theologica 2011:2

KENDAL, E.
1978. The End of an Era. Africa and the Missionary. London: SPCK.

KRITZINGER, J.J.
1979. ’'n Missionére Gemeente. Op weg na strukture vir 'n jong kerk. Pretoria: NG
Kerkboekhandel.

1994. “Church and buildings”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 9(2): 192-200.

1996. “Dependency and Independence. Perspectives on the (expensive) way of
being church”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 11(1): 13-22.

2001. “Revisiting self-support in mission, or: the question of sharing resources
between churches”, NGTT 42(1/2): 46-58.

2007. Rethinking Ministry. New wine in new wineskins. Wellington: CLF.

McGavran, D.A.
1955. The Bridges of God. A Study in the Strategy of Missions. London: World
Dominion Press.

McQuiLken, R.
1999. Stop sending money! Breaking the cycle of missions dependency, Christianity
Today, March 1: 57-59.

Movo, D.
2009. Dead Aid. Why aid is not working and how there is another way for Africa.
London: Penguin Books.

NEevius, J.L.
1958 (1885). Planting and Development of Missionary Churches. Philadelphia:
Presbyterian and Reformed Publishing Company.

Saayman, W.
2007. Being Missionary — Being Human. An Overview of Dutch Reformed Mission.
Pietermaritzburg: Cluster Publications.

SCHERER, J.A.
1964. Missionary, go Home! A Reappraisal of the Christian World Mission.
Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

SmitH, N.J.
19783. Elkeen in sy eie Taal... Die planting van afsonderlike kerke vir die Nie-Blanke
bevolkingsgroepe deur die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika. 'n
Histories-missiologiese analise en Ekklesiologiese beoordeling. Pretoria: NGKB.

STEFFEN, T.
2001. Exit strategy: another look at phase-out. Evangelical Missions Quarterly
37(2): 180-192.

VaN bER MErwE, W.J.
1967. Gesante om Christus Wil. Kaapstad: NG Kerk-Uitgewers.

133



Kritzinger Die einde van sending

VaN HouTen, R.
1997. Sharing resources in the REC. Mission Bulletin 17(2): 2-13.

Keywords: Trefwoorde:

Phases in Mission Fases in Sending
Inland mission Binnelandse sending
International mission Internasionale sending
Dutch Reformed Church Ned Geref Kerk

134



