
Acta Theologica	 2011:2

JJ Kritzinger

DIE EINDE VAN SENDING  
Fases in die Sendingbedryf

ABSTRACT

The End of Mission. Phases in the Mission Practice.

In this article the author deals with the final phase of a mission project, that of handing 
over, or the phasing out of the work. Although the issue is addressed in general, and 
an overview is given of the theories that missiologists held since the 19th century, the 
questions are focused on the situation in the mission work of the Dutch Reformed 
Church of South Africa (NG Kerk). He thinks that much of the present relational 
problems between this church and its South African sister churches has to do with the 
fact that their “mission relations” were not really terminated. The article ends with some 
proposals to end the impasse.

1.	 INLEIDING
Die vraag waaroor ek in hierdie bydrae wil nadink, is kortliks die volgende: Is 
dit gewens of nodig dat daar beplan word om ’n sendingaksie te beëindig? 
Anders gestel: hoe lank moet daar voortgegaan word met ’n sendingaksie? 
Hoe kan ’n afsluiting bewerk word?

Hierdie vraag loop groot gevaar om misverstaan te word. Ek bedoel 
geensins om te suggereer dat óf die Missio Dei (sending van God) óf die 
Missio Ecclesiae (sending van die kerk) tydelik is nie. Ek glo geensins dat 
sending in hierdie ondermaanse tot ’n einde mag kom nie. Solank as wat daar 
kerk1 is, en solank daar wêreld is, is die kerk geroep om missionêr te leef. Kerk 
en Sending is onlosmaaklik verbind aan mekaar. Ons is geroep om getuies 
van Christus te wees en te bly. Dit glo ek met my hele hart.

1	 Kerk met ’n hoofletter gebruik ek vir ’n bepaalde Kerk(genootskap), soos NG Kerk. 
Vir die kerk in die algemeen gebruik ek die kleinletter.

Acta Theologica
2011 31(2): 111-134
doi: http://dx.doi.org/10.4314/actat.v31i2.6
ISSN 1015-8758
© UV/UFS
<http://www.uovs.ac.za/ActaTheologica>

Prof JJ Kritzinger het afgetree as dosent en navorser aan die Universiteit van 
Pretoria en is tans ook navorsingsgenoot in die Departement Sendingwetenskap 
van die Teologiese Fakulteit van die Universiteit van die Vrystaat. E-pos: dons.
kritzinger@gmail.com.



Kritzinger	 Die einde van sending

112

Die vraag gaan oor sendingaksies, sendingprojekte. Die vraag is of daar 
nie in die beplanning van sulke aksies aan sowel die aanvang, die voortgang 
en die beëindiging daarvan aandag gegee moet word nie. In enige bedryf 
word daar mos op ’n doel af gewerk, en as die doel bereik is, dan moet daar 
óf ’n verdere doel geformuleer word, óf die werk is afgehandel. Dan kan 
voortbeweeg word na ’n nuwe aksie of projek.

Die aanleiding tot die nadenke oor hierdie vraag is my betrokkenheid by 
en waarneming van die Nederduitse Gereformeerde Kerk van Suid-Afrika 
(voortaan kortliks: NGK) se sendingwerk. Hierdie Kerk kan regtig terugkyk 
op geseënde sendingwerk in Suid-Afrika en verskeie ander lande in en selfs 
buite Afrika. Wel is die NGK oor die afgelope halfeeu toenemend gekritiseer, 
en in sommige kringe selfs as ’n ketterse beweging afgeskryf, veral oor sy 
(destydse) teologiese ondersteuning van die politieke beleid van afsonderlike 
ontwikkeling vir die verskeie rasse woonagtig in Suid-Afrika, beter bekend as 
die beleid van apartheid. (Inderdaad was hierdie gewraakte gedagtes nogal ’n 
integrale deel van die Kerk se Sendingbeleid soos wat dit in die vroeë 20ste 
eeu ontwikkel is.) Maar terwyl hierdie kritiek in feitlik alle opsigte toegegee kan 
word, is dit tog ook ’n feit wat deur baie min mense bestry sal word dat die NG 
Kerk ten minste gedurende die twintigste eeu meer klassieke sendingwerk2

as enige ander Kerk van Suider-Afrika3 verrig het. Tot vandag toe is dit sodat 
die personeel- en finansiële voorsiening vir die sendingaksies van allerlei 
ander evangeliese sendingbewegings grootliks uit die geledere van hierdie 
Kerk kom. Dit is nie dat ek die NG Kerk (teen alle kritiek in) wil verheerlik nie, 
ek wil slegs wys op hierdie realiteit4.

Maar dit is terloops. My punt is dat na my wete daar in die sendingteorie van 
die NGK nooit regtig nagedink is oor die terminus ad quem van sendingaksies 
nie, oftewel, op watter stadium die verskillende sendingprojekte tot afsluiting 
sou moes kom nie. Daar was talle studiestukke en artikels, ja boeke, geskrywe 
waarin die doel en metodes van die sendingwerk uitgespel is. Maar selde 
indien ooit is uitgebrei oor die maatstawwe wat aangelê sou word oor wanneer 
die doel bereik sou wees, en wat daarná sou moes gebeur nie.

2	 Wat ek met “klassieke sendingwerk” bedoel, sal gaandeweg duideliker word, 
maar hier kan ek maar net opmerk dat dit die uitstuur van sendelinge is na ander 
geografiese gebiede of na ander volksgroepe, dat hierdie sendelinge van allerlei 
aard is, te doen het met die verkondiging van die evangelie, inheemse kerke tot stand 
help bring, en ook meewerk aan ’n verskeidenheid van “ontwikkelingsdienste”.

3	 Dalk is dit ’n gewaagde stelling, maar die feit is dat die ander tradisionele Kerke 
(Lutherane, Methodiste, Anglikane en Rooms Katolieke) se sendingaksies veral 
met buitelandse personeel gevoer is. 

4	 Willem Saayman, in sy kritiese oorsig van die NGK se sending (2007:x) stel dit 
soos volg: “The history I review here is by and large a proud history, not a perfect 
history”.



Acta Theologica	 2011:2

113

Die NG Kerk het van vroeg af begin om die evangelie na buite te verkondig 
(fase een van alle sendingwerk), maar die doel was steeds om kerkplanting 
na te jaag (fase twee). Dit was nie genoeg om maar net te evangeliseer 
nie... Kerke moes tot stand kom. En dit het inderdaad gebeur: Sendingkerke 
is gestig... plaaslik en in die buiteland. Maar dit was net maar die tweede 
fase, want die ideaal was Onafhanklike / Selfstandige / Inheemse Kerke. Ook 
hierdie ideaal (fase drie) is tegnies gesproke bereik. Maar tog is voortgegaan 
met die sendingaksie (al was dit in ’n baie afgeskaalde vorm). Daar was nie 
’n afsluitingsfase (fase vier?) beplan nie. Trouens, ’n nog verdere stadium het 
op die NG Kerk afgekom, naamlik Kerkhereniging, sonder dat die vorige fases 
ooit formeel tot ’n einde gebring is.

My gevoel is dat hierdie ’n leemte in die beleid was wat heelwat spanninge 
veroorsaak het, in die verlede en nog vandag. Her-definisies is nodig. Of 
dit nie dalk té laat is vir ’n koersverandering nie, kan oor gedebatteer word. 
Maar dit is tog ’n praktiese saak waaroor nagedink kan word, en nie maar net 
agterweë moet bly nie.

2.	 ’n REGTIG KORT OORSIG OOR SEKERE  
	HOO FSTUKKE IN DIE NG KERK SE SENDING-		
	 GESKIEDENIS
Met hierdie oorsig wil ek die bewerings van die vorige paragrawe illustreer. 
Het die sending van die NGK in beplande fases verloop, of het omstandighede 
maar die verloop van sake bepaal?

2.1	 Binnelandse sending5

Vir ongeveer die eerste eeu en ’n half ná die vestiging van die verversingspos 
aan die Kaap in 1652 was daar geen sprake van wat ek hierbo “klassieke 
sendingwerk” genoem het nie. Alhoewel daar amptelik daarop aangedring 
is dat daar op ’n lae vlak uitgereik moes word na nie-christelike slawe en die 
inheemse mense met wie te doene gekry is, het dit maar slegs hier en daar 
gebeur. Dit was eers met die koms van die Londense Sendinggenootskap 
in 1799 dat die NG Kerk as staatskerk betrokke geraak het by doelbewuste 
sendingpogings, by wyse van die ondersteuning van hierdie sendinge6. 

5	 Die outoritatiewe weergawe van die geskiedenis van die binnelandse sending van 
die NGK is seker dié van Prof D Crafford: Aan God die Dank. Deel I (Pretoria: 
NGKB, 1982).

6	 Die Suid Afrikaanse Sendinggenootskap (Het Zuid-Afrikaansche Genootschap ter 
bevordering van de Uitbreiding van Christus Koninkrijk) is ook in 1799 gestig, en 
het grootliks die NGK se ondersteuning gekanaliseer (Crafford 1982:26).



Kritzinger	 Die einde van sending

114

Eers in 1824 het die Kerk sy eerste onafhanklike sinodesitting gehou, en 
spoedig daarná sy eerste eie sendeling (Leopold Marquard) aangeneem 
(Crafford 1982:37). Volgens die voorbeeld van die Genootskappe het 
plaaslike NGK gemeentes hulle eie werkkringe (gestichten) opgerig waar die 
bediening op die gekleurde inwoners toegespits is. Baie bekend (en berug) 
is die toegewing wat die sinode in 1857 gemaak het aan gemeentes (op 
die aandrang van sommige) dat hulle die reg sou hê om hierdie werkkringe 
van inheemse christene afsonderlik met die sakramente te bedien (Crafford 
1982:41-42). Sonder dat dit die bedoeling was, het die afsonderlike bediening 
van die sakramente eintlik daarop neergekom dat afsonderlike gemeentes 
vir die inheemse en gekleurde bevolking erken is. Omdat die kerkleiding 
tog sekerlik nie onbekend was met die Europese sendingdenke op daardie 
stadium nie, was die volgende stap logies, naamlik om hierdie “sending
gemeentes” in 1881 ook saam te voeg in die sinodale verband van die NG 
Sendingkerk (Crafford 1982:97-100).

Mettertyd het ook die NG gemeentes onder die “uitgewekenes” in die 
Boererepublieke en Natal hierdie weg opgegaan7. 

Die ontwikkelinge in die Kerk in die Oranje Vrystaat kan as voorbeeld gebruik 
word. Reeds in 1849 het die latere bekende Andrew Murray as eerste leraar 
van Bloemfontein met dienste vir gekleurdes begin. Dit het ook elders in die 
Suid-Vrystaat gebeur, soms in samewerking met die Berlynse of Paryse 
Sendinggenootskappe (Crafford 1982:55). Reeds die eerste Vrystaatse 
sinode in 1864 het bepaal dat elke gemeente binne sy grense sendingwerk 
moes onderneem (Crafford 1982:123). Crafford (1982:124) wys daarop dat 
die werk toe in drie fases ontwikkel het. Eers het die NG predikant in hierdie 
sendingwerk die leiding geneem, daarna is swart kategete in diens geneem 
om die werk te bevorder, en nog later (vanaf 1892) het blanke sendelinge die 
afsonderlike sendinggemeentes bedien. Nadat die Stofberg-Gedenkskool in 
1908 tot stand gekom het, is gaandeweg swart leraars aan die Kerk gelewer. 
Die Vrystaatse sendinggemeentes is egter reeds in 1910 in ’n sinodale 
kerkverband van die NG Sendingkerk in die OVS saamgesnoer (Crafford 
1982:149)8.

7	 Ons gaan nie in op die dramatiese gebeure van 1862, toe ’n hof beveel het dat 
die (NG) Kerk in die noorde ’n ander kerkverband moes wees nie. Die gevolg was 
dat daar ’n ander Kerk (die Nederduitsch Hervormde Kerk) in die noorde ontstaan 
het. Ek verwys hier maar net na die gebruik van die Afrikaanse kerk om plaaslike 
sendingwerk in sendinggemeentes te organiseer.

8	 Dieselfde soort ontwikkeling het in 1932 tot die stigting van die NG Sendingkerk 
in Transvaal en in 1952 tot die NG Sendingkerk in Natal gelei (Crafford 1982: 
158, 173). (Hierdie sinodes sou geen verband met die reeds in 1881 gestigte NG 



Acta Theologica	 2011:2

115

Die NG Sendingkerk in SA, wat reeds in 1881 tot stand gekom het, het 
hoofsaaklik bestaan uit die afstammelinge van die vermenging tussen 
Europeërs, slawe en die Khoi (later Kleurlinge genoem). Mettertyd het die 
Kaapse NGK egter ook met die evangelie uitgereik na die hoofsaaklik Xhosa 
sprekende Swart bevolking. Om ’n lang storie kort te maak, hierdie werkkringe 
onder die Xhosas is in 1951 verenig as die NG Bantoekerk in Suid-Afrika 
(Crafford 1982:119). 

Teen die middel van die 20ste eeu was die situasie in die NGK kringe dus dat 
daar ’n (inklusiewe, maar in die praktyk Afrikaanssprekende) NG Sendingkerk 
in SA bestaan het (sedert 1881), maar ook vier ander Sendingkerke in die vier 
provinsies, Kerke wat lidmate uit die verskillende swart taalgroepe bedien het. 
Laasgenoemde vier Sendingkerke het in 1963 die vier streeksinodes geword 
van ’n nuwe verenigde Kerk, die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Afrika 
(NGKA). Die NG Kerk in Afrika sou dus die swart kerk wees, met streeksinodes 
in al die provinsies van Suid-Afrika, en die NG Sendingkerk die tuiste van die 
Kleurlinge. Die proses wat dus vroeg in die negentiende eeu begin is met die 
skeiding van die blanke en gekleurde gemeentes het logies verder ontwikkel 
tot ’n verdere skeiding van die “swart” en “Kleurling” gemeentes. Spoedig 
daarná (in 1968) sou die paar gemeentes wat die vrug was van sendingwerk 
onder die Indiërs ook tot ’n selfstandige Kerk byeengebring word... die Indian 
Reformed Church (wat ná ’n paar jaar die naam Reformed Church in Africa 
aangeneem het) (Crafford 1982:454)9.

As fase een die uitreikaksies was, die evangelisering van die inheemse 
bevolking van Suid-Afrika, en fase twee en drie die stigting van onafhanklike 
en selfstandige, inheemse jong Kerke, dan kan ’n mens sê dat hierdie fase 
op ’n manier tot afsluiting gekom het. Ek sê “op ’n manier”, want dit is juis hier 
waar die oorsprong van my oorspronklike vraag lê10.

Sendingkerk in Suid-Afrika hê nie. Laasgenoemde sou die Kaapse “Kleurling
gemeentes” wees.)

9	 Nico J Smith se proefskrif het gehandel oor “die planting van afsonderlike kerke 
vir die Nie-Blanke bevolkingsgroepe deur die Nederduitse Gereformeerde Kerk in 
Suid-Afrika”. Dit is in 1973 deur die NG Kerkboekhandel in Pretoria gepubliseer as 
Elkeen in sy eie Taal...

10	 Sedert die 1970s het die aandrang vanaf die kant van hierdie eertydse “sendingkerke” 
ontwikkel om hierdie afsonderlikheid om te keer en te herenig. Hierdie moeisame 
proses het tot dusver (2011) nog net as gevolg gehad dat ’n ander Kerk – die 
Verenigende Gereformeerde Kerk (die VGKSA) – as (gedeeltelike) vereniging 
tussen die NG Sendingkerk en die NG Kerk in Afrika tot stand gekom het.



Kritzinger	 Die einde van sending

116

2.2	 Buitelandse sending11

Die buitelandse sending van die NGK het nogal heel anders verloop. Anders as 
in die binneland, waar die sendingwerk hoofsaaklik deur plaaslike gemeentes 
geïnisieer is, het die Kerk as geheel (die Sendingkommissie van die sinode12) 
die sendelinge na die buiteland gestuur... aanvanklik na gebiede nog suid 
van die Limpopo (in die 1860s), maar vóór die einde van die 19de eeu ook na 
gebiede anderkant die Limpopo en selfs anderkant die Zambezirivier.

Kenmerkend van hierdie sinodale werk – veral in die sendingvelde wat 
geografies ver van Suid-Afrika was – was dat die kerkstigtings wat daar in 
die ander lande plaasgevind het van die begin af gesien is as nuwe Kerke 
wat los van die NGK bestaan het. Die doel was hier – in ooreenstemming 
met die gangbare wêreldwye praktyk – die totstandkoming van ’n inheemse, 
onafhanklike, selfstandige Kerk. Spoedig is met die opleiding van inheemse 
kerklike werkers begin. Mettertyd het hierdie opleiding die vlak bereik dat 
leraars opgelei is wat saam met die sendelinge die gemeentes kon bedien. 
Gaandeweg is die leiding van die Kerk ook meer en meer oorgedra aan hierdie 
leraars, en het minder en minder sendelinge die gemeentes bedien. Met die 
totstandkoming van sinodes is die ideaal van selfstandige kerke in beginsel 
bereik13.

’n Verdere kenmerk van die werk in die buiteland was dat hierdie 
sendingwerk vanuit die staanspoor ook opvoedkundige, geneeskundige, 
landbou, en kommersiële werk behels het, die sogenaamde comprehensive 
approach. Die gevolg was dat hierdie sendingaksies ’n groot sendingpersoneel 
nodig gehad het, met werksaamhede en kwalifikasies wat ’n wye spektrum 
behels het. Die sogenaamde newedienste was swaar en duur. Dit was 
tipies van die klassieke sendingstasie-benadering. Terwyl die gemeentelike 
en sinodale werk algaande meer selfstandig deur inheemse, opgeleide 
leraars en evangeliste behartig kon word, was daar vir die administrasie en 
funksionering van die newedienste soos hospitale, skole, drukperse, en so 
voorts, aanvanklik nie die kundigheid plaaslik beskikbaar nie. Dit het nie gelyk 

11	 Soos wat die boek van Crafford wat hierbo baie na verwys is, die beste oorsig 
oor die NGK se sending binne Suid-Afrika is, is die boek van Dr JM Cronjé (Aan 
God die Dank. Deel2. Pretoria: NGKB, 1981) die gesaghebbende oorsig oor die 
sending van die NGK buite Suid-Afrika.

12	 Hierdie is tegnies gesproke nie heeltemal korrek nie. In verskeie gevalle was dit 
verenigings vanuit die Kerk wat die inisiatief geneem het. Maar ook hierdie werk 
sou uiteindelik sinodale werk word.

13	 In Malawi het dit in 1956 gebeur (alhoewel die Ring van Nkhoma reeds sedert 
1926 deel van die sinode van die Kerk van Midde-Afrika, Presbiteriaans, KMAP, 
sou wees); in Zimbabwe kom die sinode in 1952 tot stand; en in Zambië reeds in 
1943.



Acta Theologica	 2011:2

117

asof die sendingbedryf, en die inset van Suid-Afrikaanse sendelinge, ooit tot 
’n einde sou kom nie.

Maar toe breek die tydperk van uhuru (politieke vrywording van Afrika) 
aan. Vanaf die begin van die sestigerjare tot die einde van die tagtigs het 
die getal sendelinge in Zambië, Malawi en Zimbabwe (om maar hierdie 
gebiede te noem) dramaties afgeneem. Die inheemse kerkleidings het 
daarop aangedring dat alles aan hulle oorgegee moes word, en so was die 
sendelinge hulle posisies van invloed – en mag – kwyt. Die “sendelingtydperk” 
het tot ’n einde gekom. Dit was nie só beplan nie, maar dit het gebeur. NG 
sendelinge wat nou nog in hierdie lande diens doen, werk daar op uitnodiging 
van die inheemse Kerk. In werklikheid sou die korrekte beskrywing van hulle 
status dié wees van “hulpkragte” (fraternal workers). Die sendingaksie vanuit 
die inisiatief van die NG Kerk (kom ons noem dit fases twee en drie) het 
(onbepland) tot ’n einde gekom.

Hierdie inheemse kerke gaan voort, en groei. Natuurlik moes hulle baie 
aanpassings maak. Ongelukkig het sommige van die vroeër indrukwekkende 
sendingbedrywe wel agteruit gegaan, maar die kernbesigheid van die kerk, 
naamlik die evangelieverkondiging en onderlinge sorg, gaan goed aan. 
Trouens, daar is baie aanduidings dat die groot groei van hierdie kerke 
momentum gekry het gedurende die periode toe die sendelinge se rol 
verminder het. Soos universeel die geval is, is hierdie kerke ook nie sonder 
probleme en leemtes nie, maar hulle is kennelik lewendig en groeiend.

Die mees dramatiese voorbeeld in hierdie verband is miskien die NG Kerk 
se sendingwerk in Mosambiek. Ná ’n kort aantal jare se evangelieverkondiging 
vanuit Malawi het ’n paar sendingstasies in 1908 tot stand gekom. Dié situasie 
het egter in 1922 skielik tot ’n einde gekom toe al die sendelinge die land uit gesit 
is. Die stellige verwagting was dat alles daarmee tot stilstand geruk is. Groot 
was die verbasing in 1974, toe weer ’n besoek afgelê kon word, om te sien dat 
die werk vir meer as 50 jaar, ten spyte van die isolasie, en ten spyte van die 
absolute afwesigheid van enige sendelinge, nie alleen voortgegaan het nie, 
maar geweldig uitgebrei het. Die klein getal gelowiges (225 gedoopte lidmate, 
ongeveer 2 000 aanhangers) van 1922 het aangegroei tot ’n indrukwekkende 
getal van meer as 4 000 belydende lidmate (Cronjé 1981:224). Vandag werk 
daar weer ’n aantal sendelinge wat baie goeie en strategiese werk verrig, 
maar ook hier geskied dit op die uitnodiging van ’n inheemse Kerk. Mens sou 
kon sê dat die kerkplantingsfase van hierdie sendingprojek suksesvol tot ’n 
einde gekom het, maar ook hier was dit allermins só beplan. 

Samevattend kan ons wel sê dat die NG Kerk se buitelandse sendingaksies 
oor die algemeen suksesvol tot ’n afsluiting gekom het. Vandag word die NG 
Kerk nog toegelaat om by wyse van genooide sendelinge voort te gaan om sy 
roeping na buite uit te leef. Die punt is egter gemaak: hierdie afsluiting is nie 



Kritzinger	 Die einde van sending

118

só beplan nie. Ook waar dit genadiglik goed afgeloop het, was dit die gevolg 
van eksterne faktore wat nie regtig bestuur is nie.

Dieselfde kan nie van die binnelandse sendingwerk gesê word nie. 
Hier is tot kerkstigting oorgegaan, en ’n gemeenskap van “moeder” en 
“dogterkerke” het tot stand gekom. Later is die kerke, polities meer korrek, 
“susterkerke” genoem, maar die hele sendingproses het (nog) nie tot ’n 
goeie afsluiting gekom nie. Dit is eintlik nie verrassend dat daar spanning 
tussen die “susterkerke” bestaan nie. In ’n sekere sin kan dit beskou word as 
simptomaties van die onvoltooide projek. Die “sendingfase” is nooit behoorlik 
afgesluit nie.

3.	 DIE PRAKTIESE PROBLEEM
Ons sit met ’n praktiese probleem: die werklikheid van “onafhanklike” kerke 
wat nog besonder “afhanklik” is. Wat die probleem hier so lastig maak, is dat 
dit nie net ’n teologiese is nie, maar grootliks ook ’n finansiële (ekonomiese) 
probleem. Ek het hierbo daarop gewys dat die NGK se sendingaksie nooit 
behoorlik sendingkundig-teologies afgerond is nie, maar nou moet hierdie 
“onvoltooide taak” aandag geniet in die makro-ekonomiese konteks van die 
kloof tussen ryk en arm. Dit gaan hier ten diepste oor die verhouding tussen 
’n relatief welaf Kerk en sy arm susters. Dit is ’n ekonomiese realiteit wat feitlik 
onoplosbaar is... vir die kerk altans. 

Wat wel erken moet word, en wat ernstige oorweging behoort te geniet, 
is dat die Kerke se finansiële afhanklikheid tog ook deels die gevolg is van ’n 
gebrekkige sendingbeleid! 

Kom ons kyk na ’n spesifieke voorbeeld: die NG Kerk se sendingaksie 
in Lesotho14. Tradisioneel het die NG Kerk in die Vrystaat die sendingaksie 
van die Franse Gereformeerde sending – en die Lesotho Evangelical 
Church (LEC) as vrug op hulle sendingwerk – by wyse van ’n ooreenkoms 
ondersteun. In 1956 is hierdie samewerking egter opgesê en het die NG Kerk 
in samewerking met die NGKA langs (en dikwels in kompetisie met) die LEC 
met sy eie sendingwerk in Lesotho begin. Weens praktiese probleme was die 
blanke sendelinge woonagtig in die Oos-Vrystaatse dorpe, en het oorgrens 
gewerk. Mettertyd het gemeentes in Lesotho tot stand gekom, en is swart 
leraars in die gemeentes bevestig. In 2010 was daar 7 gemeentes (van die 
NGKA en die VGKSA), met ongeveer 3 000 lidmate, wat bedien word deur 

14	 Normaalweg sou die werk in Lesotho as “buitelandse” sending beskou moes 
word, maar die geskiedenis het hier anders verloop. Die gemeentes aldaar is 
integrale deel van die NGKA en die VGKSA se sinodes in die Vrystaat, en gevolglik 
onderhewig aan die tipiese probleme van die binnelandse kerke.



Acta Theologica	 2011:2

119

5 leraars (waarvan 1 uit die NG Kerk is). Die groei is baie stadig, wat deels 
verwag kan word in ’n land waarvan die bevolking nomineel dalk 80% en meer 
gekersten is15. Maar dit is ook die finansiële posisie wat onrusbarend is: in die 
praktyk hou die NG Kerk hierdie gemeentes aan die gang met ongeveer ’n 
driekwart miljoen rand per jaar vanuit die sinodale kantoor (vir die leraars se 
salarisse, plus ’n toelaag aan elke gemeente), en bekostig die meeste van die 
bouwerk, terwyl die bydrae uit die gemeentes maar gering is.

Hierdie voorbeeld van finansiële afhanklikheid kan ongelukkig vermenig-
vuldig word. Wat van (om maar by voorbeelde in die Vrystaat te bly) die swart 
gemeentes in Botshabelo (R1 034 000 per jaar), of QwaQwa (R700 000 per 
jaar), of dalk die gemeentes op ’n gewone dorp soos Senekal, of Clarens?16 

In watter mate is die bestaan van NGKA en VGKSA gemeentes vir hulle 
voortbestaan afhanklik van die maandelikse geld vanaf die NGK?17

Die moontlikheid moet ondersoek word of in die beplanning en deurvoer van 
die sendingaksie daar dalk nie voldoende nagedink is oor die volhoubaarheid 
van die produk nie. Is daar só gewerk dat die jong Kerk wel in staat sou 
wees om – ná die onttrekking van die sendingstrukture – voort te gaan as ’n 
selfversorgende, lewensvatbare kerk? Is daar dalk onnadenkend eenvoudig 
van die veronderstelling uitgegaan dat die NGK maar altyd daar sou wees om 
die leemtes op te vang? Is daar nie ’n afsluiting voorsien nie? Is strukture dalk 
in die arm gemeenskappe oorgeplant wat onbedoeld die gevolg sou hê dat 
daardie gemeentes nooit vorentoe op hulle eie reserwes sou kon funksioneer 

15	 Volgens Operation World van Johnstone & Mandryk (2001:403) het die tradisionele 
Afrika godsdiens sedert 1980 weer ’n oplewing getoon wat veral die Protestante 
veld laat verloor het. Die Rooms-Katolieke bly die grootste kerk in Lesotho met 
nagenoeg 40% van die bevolking, terwyl die LEC waarskynlik nie meer 20% van 
die bevolking verteenwoordig nie.

16	 Ek beskik nie oor al die gegewens nie, maar die klein Clarens gemeente s’n het 
ek. Gedurende 2009 het die bydrae uit die plaaslike NGK gemeente R32 746 
beloop (subsidie R18 000; kollektes R3 926; en donasies R10 820); terwyl die 
totale opbrengs van die VGKSA gemeente R9 425 beloop het... 22% van die totale 
inkomste! Hierdie gemeente word bedien deur ’n tentmaker-emeritus leraar. As dit 
nie so was nie, sou daar ’n nog veel groter inset van buite gewees het.

17	 Die antwoord hierop is ongelukkig grootliks in die positief: in ’n baie groot mate 
hou fondse van buite die gemeentes aan die gang. Onlangs het Prof Nico Botha, 
sendingkundige van Unisa en leraar van die VGKSA, op ’n konferensie ’n aantal 
opmerkings gemaak wat relevant is vir ons argument. Ek haal aan soos weergegee 
deur Neels Jackson in Beeld van 25 Maart 2010. “Die VGK moet ernstig besin oor 
die geïnternaliseerde kolonialisme wat hom gevange hou... Hy wou weet of ’n mens 
van ’n kerk wat grootliks van subsidies uit die NG Kerk afhanklik is, kan verwag om 
sendinggerig te wees... Hy dink nie die VGK het nou groot sendingteorieë nodig 
nie. Die kerk kan eerder met sielkundige ontleding of post-koloniale teorie doen”. 



Kritzinger	 Die einde van sending

120

nie?18 Daar is goedkoper en duurder maniere van kerkwees. Het ’n Europees 
geörienteerde kerk nie dalk Afrika met ongepaste bagasie opgesaal nie19?

4.	 IS HIERDIE PROBLEME UNIEK?
Nee, die NG Kerk was hierin glad nie uniek nie. Toe hierdie Kerk teen die 
middel van die negentiende eeu met sy eie uitreike begin het, was hierdie 
problematiek reeds in die sentrum van die nadenke oor die sending... in ’n tyd 
toe daar nog nie eers formeel ’n dissipline soos “Sendingwetenskap” was nie.

Baie bekend en invloedryk is die gedagtes van Henry Venn (1796-1873) en 
Rufus Anderson (1796-1880). Venn was vir 32 jaar die uitvoerende sekretaris 
van die Anglikaanse Church Missionary Society (CMS) in Engeland, en 
Anderson was vir 35 jaar die dryfveer agter die American Board (afkorting vir 
“American Board of Commissioners for Foreign Mission”, oftewel ABCFM). 
Albei het van die standpunt uitgegaan dat sendingwerk oorsee gerig moes 
wees op kerkstigting. In Venn se geval sou dit ’n verlenging van die Anglikaanse 
gemeenskap wees, maar vir die Kongregasionalis Anderson was dit uiteraard 
’n nuwe Kerk wat tot stand sou kom. Maar albei het daagliks hulleself afgevra 
hoe hierdie Kerke moes lyk. Hulle is daarom veral bekend vir die formule 
van die “Three Selves” waartoe hulle twee feitlik gelyktydig en onafhanklik 
van mekaar gekom het (of dit iewers gehoor het): die doelwit sou wees dat 
die jong kerk onder sy eie bestuur sou wees (“self government”), finansieel 
onafhanklik sou funksioneer (“self support”), en self met die verdere sending 
sou voortgaan (“self propagation”). Wanneer hierdie eienskappe teenwoordig 
was, so het hulle gevoel, het die sendingaksie sy doel bereik. Dan, so het 
veral Venn gesê, wanneer hierdie kerk só as “selfstandig” beskou sou kon 
word, het die stadium aangebreek dat die sendingaksie beëindig kon word 
(“the euthanasia of mission”). Die gebou is nou klaar, en die steierwerk kan 
verwyder word. Die werk van die sendinggenootskap kon voortgesit word in 
ander gebiede waar die kerk nog geplant moes word (“the regions beyond”).

18	 Ek meen dat ek reeds in 1979 duidelik aangetoon het in my boek Die Missionêre 
Bediening. Op weg na strukture vir ’n jong kerk dat dit algemeen die geval is dat die 
strukture van die jong kerke nie lewensvatbaar was nie. En ek was nie die eerste 
wat op hierdie probleem gewys het nie! Orals het pionier sendelinge maar net in 
die sendingveld dieselfde soort kerk kom vestig waarmee hulle vertroud was, met 
’n kerkordening  waarvan hulle oortuig was dat dit die beste teologiese beginsels 
verteenwoordig.

19	H ieroor het ek al ’n paar artikels geskryf: “Church and buildings”, Praktiese Teologie 
in Suid-Afrika 9:2 (1994) 192-200; “Dependency and Independence. Perspectives 
on the (expensive) way of being church”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 11:1 
(1996) 13-22; “Revisiting self-support in mission. or: the question of sharing 
resources between churches”, NGTT 42: 1/2 (2001) 46-58.



Acta Theologica	 2011:2

121

Omdat hierdie “Three Selves” formule soveel sin gemaak het, het dit feitlik 
algemene aanvaarding geniet. Duitse sendelinge het wel verkies om ’n groter 
klem te lê op die gedagte van inheemsheid. Vir hulle sou ’n kerk eers aan haarself 
oorgelaat kon word wanneer daar duidelik blyke is dat die kerk die evangelie 
verinheems het, en ook op hulle eie sou kon aangaan (“Eigenständigkeit”), ’n 
situasie wat ook maar met die term selfstandigheid beskryf sou kon word20. 
Die probleem was egter – in die geval van die Anglo-Amerikaanse model, 
maar veral ook in die geval van die Duitse benadering – dat die Europeërs 
feitlik onbereikbaar hoë vereistes vir selfstandigheid gestel het, en dat hulle 
verwagtings ook nie altyd toepaslik was in die sendingvelde nie. In die tipies 
paternalistiese tyd is hierdie dus beskou as ’n lang uitgerekte opvoedkundige 
proses. In die praktyk is hierdie ideale toestand dus baie selde bereik.

Nou kan ook gesien word waar die NG Kerk met sy beleid van afsonderlike 
selfstandige kerke vandaan kom... en ook waar sommige van die probleme 
wat ek hier probeer aanspreek, vandaan kom21. 

Soos by die vrug van die ander sendinggenootskappe het die NG Kerk se 
“dogterkerke” nie na wense gevorder met veral die finansiële selfstandigheid 
nie. Die kerkregering (die eerste “self”) is (langtand) aan die inheemse mense 
oorgedra. Die kerke het ook nogal ’n werwingskrag uit eie geledere vertoon... 
die derde “self”. Maar die selfonderhoud... ai tog. 

Twee sake het die NG Kerk se probleme egter redelik akuut gemaak in 
vergelyking met die ander sendinge. Die eerste het gelê in die feit dat van 
hierdie “dogterkerke” nie noodwendig oorsee of ver weg tot stand gekom het 
– waar toegewyde sendelinge die verhoudinge bepaal het – nie, maar dat hier 
in dieselfde dorp ’n “ander NG Kerk” tot stand gekom het. Soos hierbo reeds 
verduidelik is, was die feit dat hulle ’n ander Kerk was maar net daaraan te 
wyte dat hulle lidmate óf gekleurd was óf ’n ander moedertaal gepraat het. 
Hierdie kerklike verhoudinge was dus geheel en al in die rasse-politiek van die 
land ingetrek, ’n politiek wat hoe langer hoe meer op ’n breekspul afgestuur 
het. Die tweede verswarende saak was dat (en dit bring my by die vermoede 
wat ek in hierdie artikel ondersoek) daar nie in die sendingbeleid deeglike 
aandag gegee is aan die afsluitingsfase van die sendingproses nie. Die NG 
Kerk het nie so ’n fase voorsien nie.

20	 Dit was eers in die twintigste eeu dat sendingwetenskaplikes die uitgangspunte van 
Venn, Anderson en ander denkers begin kritiseer het. ’n Baie belangrike studie in 
hierdie verband was dié van Peter Beyerhaus en Henry Lefever: The Responsible 
Church and the Foreign Mission uit 1964. 

21	 Ek fokus in hierdie artikel doelbewus op die NGK en sy sending. Die NGK was in 
sy sendingwerk in pas met die algemene benaderings van die groot sendingeeu. 
Die NGK het gevolglik egter ook gely onder die algemene probleme wat met die 
benadering saamgegaan het. 



Kritzinger	 Die einde van sending

122

5.	 MORATORIUM
In 1971 het ’n bom gebars. Die Keniaan John Gatu, leier van die Presbiteriaanse 
Kerk in Nairobi, het by verskillende geleenthede gevra vir ’n sogenaamde 
Moratorium op sendingpersoneel (en -geld)22. Eers het hy gevra dat hierdie 
moratorium vir 5 jaar moes geld, maar later – dalk weens die bitter reaksies – 
het hy gesê: onttrek... punt! Dit moes verstaan word as ’n emosionele oproep: 
“Los ons uit! Julle sendelinge en geld versmoor ons! Ná langer as ’n eeu 
is dit tyd dat julle padgee!” “Missionary, go home!”23 Uit alle oorde het daar 
reaksie gekom, veral negatief. Wat sal van hulle word as ons gehoor gee? 
het sendelinge gekla. Waar kry hulle die reg om ons só die deur te wys? 
Ons is tog deur God geroep! Maar sensitiewe sendelinge moes Gatu, en die 
ander wat hulle by hom geskaar het, se reaksie lankal kon verwag. Die meer 
wyse kerk- en sendingleiers het besef dat die vinger hier op ’n baie seer punt 
gedruk is. Ten spyte van baie mooi praatjies en voornemens van langer as ’n 
eeu, het die “sending” nog nooit daartoe gekom om die jong Kerke te vertrou 
met hulle eie voortbestaan nie. Trouens, die geldelike subsidies – so goed 
bedoel – het die instrument geword waarmee die vryheid weerhou is.

Die noodlottige band wat daar tussen die sending en die kolonialisme in 
Afrika bestaan het, het hom nou op die goedbedoelende sending gewreek. 
Agter die kolonialisme was ’n bepaalde arrogante mentaliteit van die westerling 
wat hulleself as die voogde van die “onvolwasse” Afrikaan aangestel het. 
Hierdie mensbeeld was ook maar gedeel deur die sendelinge wat in daardie 
dampkring grootgeword het, al was dit baie getemper deur hulle christelike 
inbors en geroepenheid tot diens. Die kolonialistiese projek het in die dekade 
vanaf 1958 (die onafhanklikheid van Ghana) tot ’n einde gekom, dikwels ná 
’n baie onaangename en meestal gewelddadige proses. Gatu het egter die 
kerklike ongeduld verwoord: dieselfde vryheid is nog nie op kerklike vlak 
deurgevoer nie. Dit was tyd!

In die NG Kerk kringe in Suid-Afrika het dieselfde gees van voogdyskap 
kerklike verhoudinge oorheers. Tog het die moratorium hier anders verloop. 
Dit het, snaaks genoeg, oënskynlik in die teenoorgestelde rigting gegaan. 
Instede van ’n aandrang op “hands off”, ’n verbreking van bande, het dit hier 
’n al sterker aandrang geword op eenwording: maak ’n einde aan hierdie 

22	 Die term word geleen uit die finansiële wêreld waar ’n moratorium dui op ’n stilstand 
van byvoorbeeld die betaling van skuld. Gatu het gevra vir ’n staking in die stuur 
van sendelinge. Die Moratorium debat het vir ’n paar jaar heftig in sendingkringe 
geduur. ’n Goeie oorsig is in die boek van Elliott Kendal: The End of an Era. Africa 
and the Missionary.

23	 Hierdie is die titel van ’n boek wat James Scherer ’n hele paar jaar vroeër (1964) 
al gepubliseer het en waarin hy ’n sensitiwiteit vir die foute van die sendingbedryf 
getoon het.



Acta Theologica	 2011:2

123

“afsonderlik-selfstandige” patroon! Kom ons word een!24 Daar is skerp ingesien 
– al was dit nie presies só verwoord nie – dat die kerklike vorm wat hierdie 
koloniale ongelykheidsbeginsel aangeneem het dié was van afsonderlike 
kerke. Die nodige regstelling sou wees om terug te gaan na vóór 1857: geen 
afsonderlikheid nie!25 

’n Volgende fase op die pad van die “sending” het dus op die NG Kerk 
afgekom sonder dat die vorige afgerond is. My gevoel is dat baie van die 
probleme wat tans met die eenheidsproses ervaar word, die gevolg is van 
(onder andere) die onafgehandelde sendingfase.

6.	H ISTORIESE ONTWIKKELING VAN GEDAGTES 		
	OO R DIE EINDE VAN SENDING
Lindsay Cameron het in sy meesters verhandeling ’n oorsig gegee oor 
sommige van die sendingdenkers se gedagtes hieroor (2005:7-33). 

Ek het hierbo verwys na Henry Venn se idee dat die tydelike steierwerk op 
’n stadium verwyder moes word en dat die “sending” so tot ’n einde kom. Die 
doel van die selfstandige inheemse kerk word bereik26, en die sending gaan 
voort met nuwe uitdagings. Dit was egter nie só maklik om te weet wanneer 
daardie tyd gekom het nie. Venn was bewus daarvan dat ’n mens té vroeg 
kan onttrek, maar was toenemend krities teenoor daardie sendelinge wat 
paternalisties té lank aan die werk vasgehou het.

Ons moet ook verwys na John Nevius (1829-1893). Hy was ’n sendeling 
in Sjina, en is genooi om bietjie raad te gee aan die Presbiteriaanse sending 
in Korea. Skynbaar is sy raad tot groot voordeel gevolg, want die kerk aldaar 
het sterk gegroei. Hy het onder andere een ding baie duidelik gesien: jy moet 

24	 In 1974 het die NG Sendingkerk al begin om hierdie klanke te laat hoor. Dit is 
opgeneem deur die NGKA se Algemene Sinode in 1975. In 1982 het die NG 
Sendingkerk hierdie eenheidstrewe opgeneem in die Konsep Belydenis wat in 
1986 as die Belydenis van Belhar aanvaar is. Hierdie twee Kerke was toe reeds 
aan die werk om te herenig, ’n proses waarvan die NGK homself (op daardie 
stadium) onttrek het.

25	 Dit is interessant dat in Suid-Afrika hierdie “moratorium” die politieke bevryding 
vooruit was. As alles goed verloop het, sou hierdie eenwording reeds vóór 1994 se 
politieke waterskeiding plaasgevind het. Trouens, die eenwordingsproses was só 
beplan, maar het probleme opgetel. (Dit is ’n ander onderwerp!)

26	 Beyerhaus en Lefever (1964:28) skryf: “Venn’s insights were revolutionary in his 
day. He sees self-support as a genuine mark of life created by the Spirit, because 
he is convinced that financial sacrifices enable the young Church to show its 
eagerness and the reality of its incorporation into the Body of Christ”.



Kritzinger	 Die einde van sending

124

daarteen waak om die kerk finansieel afhanklik van jou te maak. Jy kom daar 
nooit weer uit nie! Jy gaan nooit die ideaal van selfonderhoud bereik nie27.

Roland Allen (1868-1947) het bekend geraak vir sy klem op die werk van 
die Heilige Gees in sending. Kyk na Paulus, sê hy. Hoe dikwels was Paulus 
vir slegs ’n baie kort tydjie toegelaat op ’n plek, maar wanneer hy vertrek het, 
was daar ’n gemeente/kerk wat kon voortgaan... want die groei van die kerk is 
die werk van die Gees, nie van die sendelinge nie!28

Die eerste helfte van die twintigste eeu was ’n moeilike tyd vir die 
westerse sendingaksies, veral weens die twee wêreldoorloë. Nie alleen 
is die finansies geknou nie, maar die westerse optimisme en ingebore 
meerderwaardigheidsgevoel is erg geskud. Feitlik vanself het die sendingywer 
getaan. Die selfvertroue was nie meer daar nie. In die mate dat die arrogante 
optimisme ’n bloedneus gekry het, en ernstige nadenke en selfkritiek 
gestimuleer is, was hierdie ontwikkeling positief. Die gety het egter teen 1955 
begin draai met die verskyning van Donald McGavran se boek The Bridges 
of God, en die groeiende invloed van sy “Church Growth” benadering. Op ’n 
baie sterk oortuigende manier het hy die onvoltooidheid van die sendingtaak 
benadruk. Vir eers was alle gedagtes oor onttrekking verby. Aan die een kant 
was hierdie nuwe oplewing ongelukkig, want die selfondersoek wat gevolg het 
op die veranderende omstandighede in die wêreld, dit wat die “moratorium 
gesprek” na vore gebring het, was nou van die baan. Dit was nou “business 
as usual”. Trouens, die NGK het selfs in McGavran ’n bondgenoot gesien vir 
die idee van etniese kerke in Suid-Afrika!29

Peter Wagner, McGavran se opvolger, het wel die saak van onttrekking 
aangeraak, maar dit nie baie duidelik uitgewerk nie. Hy noem die vierde 
fase van sending “exit”. Wat hy daarmee bedoel het, was dat die sendelinge 
kan onttrek wanneer die jong kerk self met die “tweede geslag sending” 
aangaan. 

27	 Dr Nevius het in 1885 ’n reeks artikels gepubliseer wat ’n boekie geword het: 
Planting and Development of Missionary Churches. Vyf jaar later het die besoek 
aan Korea plaasgevind. Sy benadering word in die voorwoord tot die 1958 uitgawe 
só saamgevat: “The church, begun Dr Nevius’ way, has from the beginning 
the authority that goes with responsibility, and the joy and freedom that go with 
sacrificial giving, and the painful period of transition is largely obviated”.

28	 Die eerste van sy aantal invloedryke boeke was Missionary Methods – St Paul’s 
or Ours? Onder andere staan daar in hierdie uitdagende boek (2006:56): “By 
importing and supplying to the natives buildings and ornaments that they cannot 
procure for themselves, we tend to pauperize the converts... By supplying what 
they cannot supply we check them in the proper impulse to supply what they can 
supply”.

29	 Van hierdie wanbegrip het McGavran hom wel duidelik gedistansieer.



Acta Theologica	 2011:2

125

In ’n uitstekende boek oor sending-kerk verhoudinge skryf Harold Fuller 
(1981) dat hierdie verhoudings in 4 fases verloop. Die eerste fase is dié van 
Pionier (Pioneer). Die sendeling is die leier en die hoofspeler. Daarna kom die 
fase van die Ouer (Parent). Die klem is op onderrig, hopelik nie paternalisties 
nie. Derdens word dit ’n Vennootskap (Partner). Hier is die kerk verantwoordelik 
vir sy eie sake, en die sending bly in ’n ondersteunende verhouding. In die 
vierde fase is die sending Deelnemer (Participant) op uitnodiging van die 
Kerk. Die sending vat dus nie sy goed en trek nie, maar is wel gewillig om te 
vertrek. Fuller wil nie regtig ’n afskeid aanbeveel nie... miskien nog te naby 
aan die moratorium-debat? 

Dr Tom Steffen neem die saak weer op in ’n artikel (2001). Hy kla dat daar 
ongelukkig veel meer aandag aan die infaseringsfase gegee word as aan 
die uitfasering. Hy voel dat die sendingaksie eintlik van die begin af op die 
uitfasering ingestel moet wees. Vir hom sal die sukses van die onderneming 
eintlik getoets kan word aan die geslaagde afsluiting. Dit was ’n belangrike 
bydrae.

Lindsay Cameron, wat ek bedank vir sy uitstekende oorsig in sy 
meestersverhandeling van 2005, werk ’n strategie uit vir die sendeling se 
uittrede uit die leierskap rol. Hy doen dit vir sy eie sendingorganisasie, maar 
ek meen dat dit algemene geldigheid het. Die drie vlakke van funksionering is: 
aanvanklik leier (die sendeling dien lewenslank, en neem die leiding in alles), 
dan word hy vennoot (doen veral opleidingswerk), en eindelik is hy volgeling, 
amper ’n besoeker, en neem deel aan projekte waartoe hy uitgenooi word. 

 

Cameron haal die raad van ’n gesoute sendeling aan wat tong-in-die-kies 
gepraat het van vyf stappe:

GET IN

GET AHEAD

GET BESIDE

GET BEHIND

GET OUT

7.	 DIE AFHANKLIKHEIDSINDROOM
Daar is egter myns insiens ’n leemte in die uiteensetting van Cameron se 
strategie. In sy strategie – soos ook by Fuller en ander – fokus hy op die 
funksionering van die sendeling en die aspek van leierskap. Dit hanteer 



Kritzinger	 Die einde van sending

126

slegs die eerste van die drie selwe, naamlik selfregering. Toegegee, Gatu 
se moratorium-oproep het veral gefokus op die sendingpersoneel wat moes 
uitskei. Aanvanklik het Gatu egter ook gepraat van die sendelinge se geld 
wat versmorend werk. Dit is dalk verstaanbaar dat hierdie aspek van die 
moratorium nie soveel aandag getrek het nie, want – vermoed ek – mens 
neem nie net so graag van die geld afskeid as van die sendelinge nie! Die 
strukture wat deur die sending opgebou is, kon inderdaad nie onderhou word 
sonder ’n verdere toevloei van geld nie30.

Na my gevoel is die selfversorging, die selfonderhoud (die tweede van 
die drie selwe), nog steeds die Achilleshiel van die sendingprojek. Baie min 
jong kerke kom hier die mas op... in ieder geval nie die NGK se binnelandse 
susterkerke nie. Cameron verstaan dit, en hy maak ’n punt daarvan om aan 
te dui dat “economic empowerment” ’n groot uitstaande saak is wat aandag 
verg. Hy kom egter nie so ver om dit as ’n vaste element in sy strategie in 
te werk nie. Wel maak hy ’n waardevolle onderskeiding tussen die “funding 
base for the church” en die “funding base for the church institutions”. In 
eersgenoemde geval sê hy tereg dat die kerk en gemeentes gewoon uit die 
lidmate se bydraes in stand gehou moet word. Sake is bietjie moeiliker as na 
die bedrywe gekyk word. Hierdie skole, hospitale, drukperse, en ander verg 
meer fondse as wat ’n gewone, selfs gegoede gemeenskap kan dra31. 

Wat in ons huidige argument in die sentrum staan, is dus die saak 
van gemeentes (en ook Kerke) wat nie selfversorgend in hulle gewone 
bedrywighede is nie. Dit is wanneer gemééntelike strukture onbekostigbaar is 
dat die rooi ligte flikker. En hierdie strukture is feitlik sonder twyfel die maaksel 
van die sending! Die jong Kerk het hierin maar net die “slagoffer” geword van 
die manier waarop die sending die Kerk gestruktureer het. En hier beland 
ons weer by die kern van die problematiek wat in hierdie artikel aangespreek 
word: hoe het die sending (in hierdie geval die NG Kerk se sending) gedink 
toe hulle die strukture vasgelê het? Het hulle gedink aan die toekoms, en die 

30	 Die polities-ekonomiese situasie in die vroeëre kolonies van Westerse lande (die 
sogenaamde Derde Wêreld) lyk parallel hieraan. Die Afrikalande wat onder die juk 
van die koloniale moondhede losgekom het, het goed besef dat hulle nie sonder 
voortgesette finansiële en ander hulp sou kon klaarkom nie. Die Koue Oorlog was 
dan ook kreatief gebruik om voortgaande “ontwikkelingshulp” (of militêre hulp) te 
verkry van die party anderkant die ystergordyn! En tot vandag toe is dit tragies 
om te sien hoe afhanklik die sg. onafhanklike Afrikalande van die invloei van 
fondse van buite is. Oor die dodelikheid van hierdie “afhanklikheid sindroom” skryf 
Dambisa Moyo met groot deeglikheid in haar boek met die titel Dead Aid (2009). 
Luister na haar bewering op bladsy 47: “The problem is that aid is not benign – it’s 
malignant. No longer part of the potential solution, it’s part of the problem – in fact 
it is the problem”.



Acta Theologica	 2011:2

127

dag dat hulle nie meer daar sal wees om die rekeninge en salarisse te betaal 
nie? Is daar hoegenaamd gedink aan die afsluitingsfase?

Afhanklikheid is nie maar ’n ongelukkige verskynsel nie. Dit is ’n dodelike 
sindroom, ’n siekte wat in vele opsigte skade doen. Dit gaan veel verder en 
dieper as die finansiële aspek. Dit word ’n mentaliteit, ’n kultuur, ’n manier 
van dink. Alles wat gesê kan word van die armoede-kultuur is hier ook ter 
sake. In die eerste plek verlam dit. Dit verhinder die kerk om as missionêre 
kerk tot sy reg te kom en te leef soos wat ’n kerk behoort te leef as God se 
kerk-vir-andere. In die tweede plek beduiwel dit verhoudinge. Daar kan nie 
regtig goeie gesonde verhoudings wees tussen gewer en ontvanger nie. En in 
hierdie geval geld dit die verhoudings tussen die afhanklike kerke en die kerk 
(of sending) wat nog steeds die kerke finansieel aan die lewe hou.

Toe die patrone van die NG sending vasgelê is in die laat negentiende 
en vroeg twintigste eeue was Nevius en Allen ongelukkig nie goed bekend 
nie. Dit was juis dieselfde probleme wat hulle in hulle sendingdiens in Sjina 
teëgekom het wat hulle na die pen laat gryp het. Hulle geskrifte het ook nie 
algehele byval gevind nie, want hulle was radikaal krities op die ou bedeling. 
Hulle het as absolute beginsel gestel: géén geld van buite vir die gewone 
gemeentelike bediening nie!32 

Ek het gewonder of die NGK in die vormende stadium van sy sending-
bedryf aan hierdie problematiek aandag gegee het. Die eerste sistematiese 
“sendinghandboek” in Afrikaans is deur die vermaarde Prof J du Plessis (1868-
1935) in 1932 gepubliseer onder die titel Wie sal gaan? Sy 26ste hoofstuk het 
gehandel oor “Die Selfonderhoud van die Sendingkerk”. Dit spreek boekdele 
van sy belesenheid dat hy aan die begin van die hoofstuk instemmend 
verwys na Roland Allen se boek Missionary Methods – St Paul’s or Ours?. 
Maar dan water hy dadelik Allen se aandrang op die weiering van fondse vir 
intern-kerklike sake af – soos wat ekself ook al telkemale gedoen het – met 
’n verwysing na hoe “brandarm die inboorlinge is” (1932:234)33. Hy reken dat 
“die soort radikalisme wat ’n goeie beginsel tot uiterste dryf” die werk meer 
skade as goed kan doen (1932:236). Ek het ’n idee dat dit net mooi hier is 
waar ons ons skuldig gemaak het aan ’n goedbedoelde sentimentaliteit wat 
juis skadelike gevolge ingehou het! “Sodra die Kristene daartoe in staat is, 
moet selfonderhoud begin”, sê Du Plessis. Ironies genoeg blyk dit tot vandag 

32	 Onderhoud van die “gewone gemeentelike bediening” sou ten minste insluit die 
bekostiging van werkkragte, die geboue van die gemeente en die kostes verbonde 
aan die deelname aan die kerkverband.

33	 Van wanneer af kan “brandarm mense” nie kerk wees nie? Is ons nie dalk verblind 
deur ons materialistiese kultuur nie?



Kritzinger	 Die einde van sending

128

toe nog nie moontlik te wees nie... Waarom en hoe sal dit nou gebeur as dit 
vroeër nie nodig was nie?34

In 1967 het die boek verskyn van Prof WJ van der Merwe (1906-
1989), vroeër jare lank sendeling in Zimbabwe, en ook genoem die doyen 
van sendingwetenskaplike studie in Suid-Afrika: Gesante om Christus Wil. 
Hierin wys hy onder andere (1967:48-53) op die invloed wat die verskillende 
denkstrome op die sending van die NGK gehad het. In die buitelandse 
sending, sê hy (1967:51), kan die invloed van die World Dominion Beweging 
(dit is Nevius, Allen en ander) duidelik aangetoon word. Hier is die idee dat 
die plaaslike kerke van die begin af selfversorgend moes wees, toegepas. 
In die binnelandse sending, egter, het die drie-self-formule van veral Venn 
gegeld... en wel as ’n veraf ideaal waaraan vir ’n lang tyd gewerk moes word 
(1967:51-52). 

Daarom skryf hy ’n deeglike en sterkbewoorde paragraaf (1967: 57-60) 
oor die saak van selfonderhoud. Hy wys daarop dat, alhoewel daar gewaak 
moet word daarteen om te veel klem te lê op materiële sake, selfonderhoud 
“geensins ’n onverskillige saak by die geestelike wasdom van die inheemse 
kerke (is) nie” (1967:57). Hy haal JH Bavinck aan wat gewaarsku het teen die 
“Krismisvader-sindroom”. “Direkte finansiële bydraes vir die onderhoud van 
inheemse leraars en ander geestelike arbeiders, wat hulle hoofsaaklik wy aan 
die bearbeiding van normale gevestigde gemeentes, moet as uitsonderlik en 
tydelik beskou word” (1967:59). Ongelukkig het hierdie “uitsonderlikheid en 
tydelikheid” gevestig geraak... met ernstige geestelike gevolge!

Die patrone was teen hierdie tyd reeds gevestig. Trouens, in die laat 
1950s het ’n groot sendingoplewing in die NGK plaasgevind. Ongekende 
uitbreidings het plaasgevind, en vir ’n tyd lank was daar geen tekort aan 
fondse nie. In hierdie tyd van entoesiasme is daar nie veel aandag aan die 
soort “dempende” beginsels wat hierbo behandel is, gegee nie. 

8.	 WEG VORENTOE
Dit is alles goed en wel. Die diagnose is gemaak, en die situasie lyk nie goed 
nie. Dit help nie veel om te bly staan by die (gewaande) foute van die verlede 
nie. Dit gaan egter sekerlik ook nie help om maar aan te gaan soos in die 

34	 Du Plessis verhaal self die anekdote oor die opmerkings van ’n Basel sending-
evangelis in Wes-Afrika, toe druk uitgeoefen is dat sy gemeente hom ten volle 
moes onderhou. Vroeër, sê hy, het ons in die goue eeu geleef, want die sendeling 
het alles vir ons gedoen. Toe was dit die silwereeu toe die sendelinge van ons begin 
verwag het om iets vir onsself te doen. En nou het die ystertydperk aangebreek: 
ons moet alles vir onsself doen! 



Acta Theologica	 2011:2

129

verlede, en te hoop dat die situasie vanself opgelos sal word nie. Hoe nou 
vorentoe?

Dit gaan nie maklik wees nie, maar ek suggereer drie aspekte.

8.1	H ou op
Hou op om die gewone gemeentelike werk te subsidieer! Dit is van die grootste 
belang dat ’n gemeente uit sy eie bronne moet kan bestaan. As hy dit nie kan 
doen nie, is daar iets fout met die manier van kerk wees! Dit is regtig tragies 
as bydraes (subsidies) wat met die beste bedoelinge gegee word skadelike 
gevolge het, maar ons weet dat dit wel moontlik is.

Natuurlik is dit só dat daar nie ’n netjiese lyn getrek kan word tussen 
“gewone” kerkwerk en die “sendingwerk” nie. Die wyse waarop ’n gemeente 
in die wêreld groei is deur die aantrekkingskrag van sy gewone kerklike werk. 
Maar as ’n gemeente se werkkragte van buite besoldig word, as sy fasiliteite 
deur buitemense opgerig word, as ’n ander kerk (of groep christene) dit 
moontlik maak dat ’n gemeente by rings- en sinodale bedrywighede inskakel, 
dan is iets groots verkeerd. Hierdie fout kan nie regkom deur maar voort te 
gaan met die subsidie nie! 

Robertson McQuilkin (1999:59) is myns insiens reg as hy sê dat hy 
nêrens in die Bybel iets gesuggereer sien dat die een kerk vir die ander se 
bestaan krukke bied nie. Wat oorvloedig duidelik is, is dat die armes van 
ander gemeenskappe gehelp is, en dat saamgewerk is aan die evangelisering 
van die wêreld. “Beyond those two New Testament patterns, I find not only 
no justification for supporting the ministry of other churches but also great 
hazards in doing so”.

Natuurlik is dit só dat daar groot armoede in die gemeenskappe is, en dat 
meer gegoede christene verplig moet voel om die hand na armes uit te reik35. 
Maar ons weet maar té goed dat hierdie handreikings ook kwaad kan doen. 
Ek twyfel of die betaling van inheemse leraars se salarisse die beste manier 
is om die arm gemeenskappe tegemoet te kom.

As ek voorstel dat daar opgehou moet word om die gewone gemeentelike 
bediening te subsidieer, propageer ek glad nie die verbreking van bande nie. 
Inteendeel, ek pleit vir gesonde bande. Die huidige inherent paternalistiese 
donateur-tot-afhanklike neerbuiging lei tot ’n patologie wat gesonde, volwasse 

35	 In hierdie verband word tereg ook die beginsel van “distributiewe geregtigheid” ter 
sprake gebring. Dit is net nie aanvaarbaar dat daar so ’n geweldige kloof tussen 
ryk en arm bestaan nie. Alles moontlik moet gedoen word om ’n meer regverdige 
bedeling te vind. Maar dit is ook duidelik dat blote uitdeling – en dit nie aan die 
armstes van die armes nie – nie hierdie saak gaan bevorder nie.



Kritzinger	 Die einde van sending

130

verhoudinge (ook die groei na ware eenheid) onmoontlik maak. Hierdie twee – 
die behoeftige gemeente en die een wat materieel geseën is – moet by wyse 
van goed gestruktureerde vennootskapsooreenkomste by mekaar uitkom. 
Alleen só kan gesonde, vrugbare, volwasse, opbouende (en nie verslawende 
nie) verhoudings gebou word. Dít word nie bevorder deur ’n blindelingse 
voortsetting van subsidies nie.

8.2	H erstruktureer36

Die bediening van die kerk moet allereers meer Bybels korrek gebaseer word 
op die bediening van elke gelowige. Die Heilige Gees wat lewe gee, gee 
ook die gawes (en die nodige leiers) vir die funksionering van die gemeente 
(Efesiërs 4). Sonder dat die ideaal van hoogs opgeleide leraars prysgegee 
word, moet die klem val waar dit hoort: die bemagtiging van daardie plaaslike 
leiers wat in werklikheid reeds die eintlike bediening in die gemeentes lei. 
Hierdie bedienaars is kan bekostig word, hulle is die ware “tentmakers”, en 
benodig nie die invloei van fondse van buite nie37.

Tweedens moet die klem weer geplaas word op die funksionering van 
die plaaslike gemeente as die basis van die kerk. Kom ons sê dit weer 
’n keer duidelik: die kerk se bestaan is eintlik op grondvlak, daar waar 
mense saamkom om God te aanbid, daar waar die gemeente tussen die 
buitestaanders funksioneer met die oog ook op die bediening van die 
gemeenskap. Iewers in die loop van die geskiedenis, tydens die tydperk van 
die corpus Christianum, het die kerklike organisasie meer klem begin kry 
as die plaaslike gemeente. Die kerk se identiteit het begin wegskuif van die 
organiese basis na die organisasie, die denominasie. Kerkordes en Bepalinge 
is ontwikkel met die doel om eenvormigheid in die denominasie daar te stel. Dit 
was ’n fout. Gemeentes verkeer tog nie almal in dieselfde sosio-ekonomiese 
omstandighede nie. Hulle kan en moet nie op dieselfde manier funksioneer 
nie! Die wyer strukture het mos tot stand gekom om die plaaslike gemeentes 
te help met hulle gehoorsame bediening in die wêreld!

In die derde plek moet die struktuur van die kerk gepas wees. Ons het 
al genoeg hieroor gesê. Die beeld van die kleine Dawid in die wapenrusting 

36	 My boek ’n Missionêre Gemeente. Op weg na strukture vir ’n jong kerk (1979) 
handel breedvoerig hieroor. Daar het in 30 jaar redelik min van die voorstelle 
gekom! My meer onlangse (2007) boekie Rethinking Ministry. New wine in new 
wineskins ontwikkel dieselfde gedagtes vanuit ’n Bybelse besinning.

37	 As buite-fondse gekanaliseer kan word in die rigting van hierdie opleiding, die 
bemagtiging van die gewone leierskap in die gemeentes, sou dit opbouend kon 
wees, en nie die verslawende effek hê van die subsidie-sisteem wat ’n onhaalbare 
struktuur aan die lewe probeer hou nie.



Acta Theologica	 2011:2

131

van die forse Saul (1 Samuel 17) is van pas. Dit kon nie. Goliat kon alleen 
aangepak word deur Dawid in sy aan hom bekende uitrusting en met ’n 
wapen wat hy kon hanteer. Daar is geen twyfel dat die kerklike strukture wat 
sedert die Reformasie in Europa ontwikkel is, en wat met min aanpassings in 
Afrika oorgeplant is, nie geskik is vir ’n relevante bediening in ’n arm Afrika 
gemeenskap nie.

8.3	 Gesprek
Natuurlik kan hierdie aanpassings nie eensydig afgedwing word nie. Gesprek, 
baie gesprek is nodig, maar daar moet op verandering aangedring word. Só 
kan dit gewoon nie aangaan nie!

Richard van Houten, die destydse uitvoerende sekretaris van die 
Gereformeerde Ekumeniese Raad (REC – Reformed Ecumenical Council), 
het in ’n artikel in 1997 daarop gewys dat die REC reeds in 1988, ná ’n 
jarelange studie oor hoe die verskillende lidkerke hulle vermoëns en behoeftes 
kon uitruil, tot redelike instemmigheid oor die teorie kon kom, maar tog nog 
min vordering kon maak oor die praktiese uitvoering daarvan. Wat was die 
ooreenkoms?

“Sharing by the rich with the poor is not simply a matter of mercy, but also 
of justice.

Sharing should neither create nor perpetuate dependence, but promote •	
self-reliance and foster independence.

Sharing of resources is a matter of mutual arrangement, so that both •	
donor and recipient are accountable.

No project should be funded entirely from outside sources.•	

Both the receiving church and the giving churches should be giving in •	
proportions agreed to under the application procedure...” (Van Houten 
1997:14).

Die onderhandelinge tussen die vennoot-Kerke (in die NGK familie)38 sal 
met ander woorde veral oor twee sake moet handel:

38	 Oor die kwessie van vennootskapsverhoudings sal ek graag nog meer wou skryf, 
want myns insiens is dit ’n (dalk die belangrikste) vorm van eenheid waartoe geraak 
kan word. Ek sien ’n denominasie as ’n vennootskap van gemeentes. Sou een 
denominasie uit die vier NG Kerke tot stand kom, gaan die vennootskapsverhoudinge 
en gesprekke baie meer natuurlik kan ontwikkel.



Kritzinger	 Die einde van sending

132

Hoe kan die subsidies vir gewone gemeentelike werk beëindig word?•	  
(Die onderhandelinge moet nie daaroor gaan of die subsidies beëindig 
gaan word nie, maar hoe.)

	 Kan dit summier geskied? Of by wyse van ’n glyskaal? Of op watter 
manier sou die gemeentes gehelp kon word om (spoedig) die mas self op 
te kom? Watter aanpassings in die bedieningstruktuur sou nodig wees om 
dit moontlik te maak?

Watter gesamentlike aksies kan aangepak en gesamentlik befonds •	
word?

	 Dit sou bv ’n skolingsprogram kon wees, of ’n gesamentlike uitreik, of ’n 
ontwikkelingsprojek...

Dalk moet energie in die toekoms veral in hierdie rigting aangewend word, 
ter wille van die bediening van die verskillende Kerke, maar ook ter wille van 
volwasse verhoudinge tussen hulle.

BIBLIOGRAFIE
Allen, R. 

2006 (1912). Missionary Methods – St Paul’s or Ours? Cambridge: Lutterworth 
Press.

Beyerhaus, P. & Lefever, H. 
1964. The Responsible Church and the Foreign Mission. Grand Rapids: William B 
Eerdmans.

Cameron, L. 
2005. Termination of Mission: an Exit Strategy for the Wesleyan Mission of Africa. 
Pretoria: Ongepubliseerde MTh verhandeling, Unisa.

Crafford, D. 
1982. Aan God die Dank. Deel 1. Pretoria: NGKB.

Cronjé, J.M. 
1981. Aan God die Dank. Deel 2. Pretoria: NGKB.

Du Plessis, J. 
1932. Wie sal gaan? Of: Die Sending in Teorie en Praktyk. Kaapstad: Die SA 
Bybelvereniging.

Fuller, W.H. 
1981. Mission-church dynamics. Pasadena: Wm Carey Library.

Johnstone, P. & Mandryk, J. 
2001. Operation World. Carlisle: Paternoster.



Acta Theologica	 2011:2

133

Kendal, E. 
1978. The End of an Era. Africa and the Missionary. London: SPCK.

Kritzinger, J.J. 
1979. ’n Missionêre Gemeente. Op weg na strukture vir ’n jong kerk. Pretoria: NG 
Kerkboekhandel.

1994. “Church and buildings”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 9(2): 192-200. 

1996. “Dependency and Independence. Perspectives on the (expensive) way of 
being church”, Praktiese Teologie in Suid-Afrika 11(1): 13-22.

2001. “Revisiting self-support in mission, or: the question of sharing resources 
between churches”, NGTT 42(1/2): 46-58.

2007. Rethinking Ministry. New wine in new wineskins. Wellington: CLF.

McGavran, D.A. 
1955. The Bridges of God. A Study in the Strategy of Missions. London: World 
Dominion Press.

McQuilken, R. 
1999. Stop sending money! Breaking the cycle of missions dependency, Christianity 
Today, March 1: 57-59.

Moyo, D.
2009. Dead Aid. Why aid is not working and how there is another way for Africa. 
London: Penguin Books.

Nevius, J.L. 
1958 (1885). Planting and Development of Missionary Churches. Philadelphia: 
Presbyterian and Reformed Publishing Company.

Saayman, W. 
2007. Being Missionary – Being Human. An Overview of Dutch Reformed Mission. 
Pietermaritzburg: Cluster Publications.

Scherer, J.A. 
1964. Missionary, go Home! A Reappraisal of the Christian World Mission. 
Englewood Cliffs: Prentice-Hall.

Smith, N.J. 
1973. Elkeen in sy eie Taal... Die planting van afsonderlike kerke vir die Nie-Blanke 
bevolkingsgroepe deur die Nederduitse Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika. ’n 
Histories-missiologiese analise en Ekklesiologiese beoordeling. Pretoria: NGKB.

Steffen, T. 
2001. Exit strategy: another look at phase-out. Evangelical Missions Quarterly 
37(2): 180-192.

Van der Merwe, W.J. 
1967. Gesante om Christus Wil. Kaapstad: NG Kerk-Uitgewers.



Kritzinger	 Die einde van sending

134

Van Houten, R. 
1997. Sharing resources in the REC. Mission Bulletin 17(2): 2-13.

Keywords:			   Trefwoorde:

Phases in Mission		  Fases in Sending

Inland mission			   Binnelandse sending

International mission		  Internasionale sending

Dutch Reformed Church		  Ned Geref Kerk


