
http://www.indieskriflig.org.za Open Access

In die Skriflig / In Luce Verbi 
ISSN: (Online) 2305-0853, (Print) 1018-6441

Page 1 of 9 Original Research

Read online:
Scan this QR 
code with your 
smart phone or 
mobile device 
to read online.

Author:
Annelle Barnard1 

Affiliation:
1Unit for Reformational 
Theology, Faculty of 
Theology, North-West 
University, Potchefstroom, 
South Africa

Corresponding author:
Annelle Barnard,
Barnard.Annelle00@gmail.
com

Dates:
Received: 25 Sept. 2023
Accepted: 10 Apr. 2024
Published: 06 June 2024

How to cite this article:
Barnard, A., 2024, ‘LaCugna 
se relasionele verstaan van 
die Triniteit: ’n Teologiese 
begronding van die 
pastoraat’, In die Skriflig 
58(1), a3022. https://doi.
org/10.4102/ids.v58i1.3022

Copyright:
© 2024. The Author. 
Licensee: AOSIS. This work 
is licensed under the 
Creative Commons 
Attribution License.

Inleiding
Pastorale sorg as ’n eeu-oue element van die godsdienstige lewe en organisasie kan omskryf word 
as godsdienstige aandag wat aan ander gegee word. Volgens kerkinstelling (tradisionele kerk), is 
hierdie aandag een van die basiese verantwoordelikhede van godsdienstige leierskap (Osmer 
2008). Sonder twyfel hang pastorale sorg ten nouste saam met genesing en hulpverleningsfunksies. 
Pastorale sorg is ’n helpende professie wat poog om ’n verhouding van hulpverlening met mense 
te ontwikkel, asook ’n weg te vind om vrae oor geloof en oor algemene lewenskwessies te hanteer. 
Die betrokkenheid van liefde dui noodwendig op verhoudingsmatigheid so eie aan pastorale 
uitreik na die naaste. Daar word aanvaar dat die liefde van God vleesgestalte kry in die vorm van 
naasteliefde en selfliefde (McClure 2012:269).

Ten spyte van ons duidelik-omlynde Christelike tradisie, kan die effektiwiteit van hedendaagse 
pastoraat bevraagteken word. Louw (2014:48) stel die volgende vraag in sy artikel: Wat is die 
ABC van pastorale sorg en berading, en watter soort teorie behoort die dryfkrag agter die 
bedieningspraktyk van pastorale sorg te wees? Hierdie vrae dui op eietydse onsekerheid of te 
wel onduidelikheid wat die teologiese karakter van hedendaagse pastorale sorg betref. ’n 
Leemte in karaktervorming van pastoraat word hier bemerk. Die doel van Louw se artikel is om 
op die unieke eiesoortige teologiese karakter van pastorale sorg te fokus. Louw (2014) stel die 
probleem so: 

Without theory and uncertainty about the unique feature and character of pastoral theology, the pastoral 
ministry becomes merely a repetition of theories in human sciences with a little bit of Christian castor 
sugar to maintain a pastoral image. (n.p.)

Uitstekende teorie behoort te verhoed dat die praksis bloot gereduseer word tot betrokkenheid by 
daaglikse gebeurlikhede of slegs ’n handleiding vir aksie word (Louw 2014:48). Teorievorming in 
pastorale sorg het ’n ernstige probleem en gevolglik ‘n dringende kwessie in akademiese sirkels 
geword. Louw verwys verder na Sperry (2002:3) wat gewaarsku het teen die gevaar van 
psychologization of spirituality, en die unieke bydrae van pastorale sorg as geestelik rigtinggewend 

LaCugna’s relational understanding of the Trinity: A theological embedding of the pastorate 
During the long history of the separation between theology and spirituality, the Trinity was 
regarded as an abstract theory with the result that the character of the pastorate to some extent 
developed correspondingly narrowly. In this article, it is indicated how a relational 
understanding of the Trinity could inform pastorate to a deeper theological grounding of the 
field. Catherine LaCugna’s valuable contribution to a relational understanding of the Trinity, 
points to the integral importance of the right relationship between God and humanity. The 
immanence of a triune God – God with us, with us and for us, a fusion between the divine and 
the human in oikonomia – is necessarily the healthy spiritual relational climate within which the 
church can practically and meaningfully operate; from confession to liturgical expressions in 
diakonia, koinonia and doxologia, and to ministry practices at all levels of pastoral care of the 
faith community.

Contribution: The implications of the findings are a radical far-reaching change of spiritual 
approach within the church, contributing to a deeper and more serious practical application of 
relational principles for church leadership, pastoral caregivers and church members. Christians 
are to become more vividly aware of their relational responsibility in Christ, deliberately and 
creatively working towards their noble goal and upward call of God.

Keywords: Pastoral care; Trinity; relational Trinity; LaCugna; relationships; faith-based 
body.

LaCugna se relasionele verstaan van die Triniteit: ’n 
Teologiese begronding van die pastoraat

Read online:
Scan this QR 
code with your 
smart phone or 
mobile device 
to read online.

http://www.indieskriflig.org.za
https://orcid.org/0000-0001-9966-3418
mailto:Barnard.Annelle00@gmail.com
mailto:Barnard.Annelle00@gmail.com
https://doi.org/10.4102/ids.v58i1.3022
https://doi.org/10.4102/ids.v58i1.3022
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.4102/ids.v58i1.3022=pdf&date_stamp=2024-06-06


Page 2 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

beklemtoon het. Pastorale sorg is nie net sielkunde in ’n 
Christelike raamwerk nie. Dis ’n teologiese dissipline wat tot 
’n unieke bron verbind is. Pastorale sorg as cura animarum 
moenie van sy wortels van caritas en diakonia vervreem word 
nie. 

Sielesorg is die herderlike handelswyse wat aan 
kerkverantwoordelikes opgedra word in Handelinge 20:28. 
Die verband tussen Jesus se kruisiging en sy versorgingstaak 
as Herder, word in 1 Petrus 2:24–25 bevestig. Versoenende 
vrede wat deur die Herder vir die hele mensdom bewerkstellig 
word, soos in Hebreërs 13:20 beskryf word, dui noodwendig 
op ‘n verhouding (Louw 2014:59). God as gasvrye Vriend en 
lewenslange Vennoot is ons keuse vir pastorale interaksie 
wat die genade van God en die menslike nood vir redding en 
intimiteit met die nodige sensitiewe erns hanteer. Hierdie 
benadering bring ons terug na ‘n belyning met konvensionele 
geskiedenis soos in die Skrif voorgehou word (Louw 2014:67). 
Dit kan gesê word dat die tradisie van cura animarum ingebed 
is in sapienta eerder as bloot in scientia.

Die belangrikheid van verhouding kan nie oorbeklemtoon 
word nie. Pastorale sorg ontmoet mense met diep en 
opregte empatie waar hulle in hulle menswees is. Pastorale 
kommunikasie reken op die werking van die Heilige Gees 
(Ef 3:16). Christelike geestelikheid oortref die beperkings 
van  bloot psigologiese ervarings en pneumatologiese 
waarnemings (Louw 2014:71). Met verdere refleksie op 
verhoudings, kan die kwaliteite van verhoudingsaspekte 
soos gee-en-neem in meer diepte nagespeur word (Strawn 
2014). Ter verryking word die begrip van verhouding 
binne die Drie-eenheid, hoe die verhouding tussen God en 
mens daar moet uitsien, en hoe die verhouding tussen 
mense onderling beoefen kan word tot genesing en 
verhoudingswelsyn van die mens, in hierdie artikel 
bespreek.

Die Triniteit word beskou as die basiese en onderskeidende 
Christelike leerstuk wat as die belydenis van die Christelike 
wyse om God te identifiseer, voorgehou word. Die Drie-
eenheid moet die karakter van die hele teologie bepaal 
(Venter 2012), en die relevansie daarvan vir die samelewing 
moet onderstreep word (Venter 2022:1). Een van die mees 
betekenisvolle en verreikende verwikkelings in die huidige 
nuwe belangstelling is, volgens Venter (2012), die klem op 
die relasionaliteit van God, aangesien dit moontlikhede skep 
om ingrypend oor die Christelike verstaan van God te praat. 
Meer nog, dit resoneer met eietydse waardering vir sosiale 
alteriteit en andersheid, asook met die verstaan van fisiese 
verskynsels binne die kwantum-kosmologie. 

Die verstaan van die pastoraatdilemma en die moontlikheid 
van ’n sinvolle teoretiese basis vir pastoraat, begin uit 
LaCugna se werk na vore tree. In haar artikel, ‘The practical 
Trinity’, verduidelik LaCugna (1992) dat die leerstelling van 
die Triniteit in die laaste 15 dekades ’n ondergeskikte rol 
gespeel het ten opsigte van Christelike opleidingsprogramme 
en denke, aangesien dit beskou was as ’n abstrakte teorie – 

iets wat min mense verstaan en sonder praktiese toepassing 
in die Christelike geloof. Daar was egter etlike voorlopers 
soos Karl Barth (1886–1968), wat met sy Church dogmatics die 
pad gebaan het, gevolg deur Karl Rahner (1904–1984), met ’n 
intensiewe studie van die Triniteit, The Trinity. Venter (2022:2–
3) dui aan dat hierdie twee werke beskou kan word as die 
dryfveer vir die belangstelling in die Triniteit in die twintigste 
eeu. ’n Oplewingsontploffing in kerkkringe aangaande 
belangstelling in die trinitariese leerstelling is egter eers in 
die laaste klompie jare opgemerk (LaCugna 1992:678; Vosloo 
2022:411).

’n Relasionele verstaan van die Triniteit het die potensiaal 
om ons nuut te laat dink oor verskeie aspekte van die 
teologie soos, onder andere, antropologie, en daag ons uit 
om onsself te verstaan as persone in verhoudings eerder as 
geïsoleerde individue (Vosloo 2022:411–412). Dit is dan veral 
ook die deelname aan verhoudings wat in ’n relasionele 
verstaan van die Triniteit na vore kom. Deelname is die 
kernargument van Fiddes (2001:12) se Participating in God: A 
pastoral doctrine of the Trinity, en die doel van hierdie werk 
word as ’n wegbeweeg van observasie en ’n beweeg na 
deelname toe beskryf.

Die temas van verhoudings is dus prominent in die teologiese 
refleksie oor die Triniteit. Ook in die veld van pastorale sorg 
is verhoudings integraal. Die pastoraat se eiesoortige 
identiteit lê daarin om God se karakter van bemoeienismaking, 
deernis, en sorg in die reis saam met mense te beliggaam. 
Pastorale sorg gaan in wese oor die beliggaming van die 
wese en praksis van ’n verhoudingsgerigte God. In hierdie 
artikel sal daar argumenteer word dat teologiese refleksie op 
die relasionele verstaan van die Triniteit, soos gesien in die 
werk van LaCugna, ’n bydrae kan lewer tot die veld van die 
pastoraat en die dieper teologiese begronding daarvan.

Die werk van Catherine LaCugna
Benadering tot trinitariese teologie
Die metodologiese basis van LaCugna se werk, wat as haar 
belangrikste bydrae aangaande die trinitariese teologie 
beskou kan word, plaas die klem op die verband en eenheid 
tussen oikonomia en theologia, die sogenoemde ekonomiese 
Triniteit en die immanente Triniteit. Dit beteken dat 
trinitariese teologie onlosmaaklik met Christologie en 
Pneumatologie verbind is. Christologie en Pneumatologie 
word dan soos ’n fontein wat opspring tot die verstaan van 
die identiteit van ’n drie-enige God.

LaCugna gee erkenning aan die werk van voorlopers soos 
Athanasius, die Kappadosiërs, en Augustinus wat die 
verstaan van Vader, Seun en Heilige Gees onderskeidelik en 
in verhouding gesamentlik as deel van een God geformuleer 
het. LaCugna bespreek die Kappadosiërs se verstaan van 
God as baanbrekerswerk op drie vlakke. In die eerste plek is 
dit relasioneel, persoonlik en gedeel. Tweedens, is daar geen 
ondergeskiktheid tussen die Vader en die Seun nie. In die 
derde plek, word dit uit die ekonomie van verlossing afgelei 
(LaCugna 1991:388–391).

http://www.indieskriflig.org.za


Page 3 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

Hulle het gepoog om ontologiese ondergeskiktheid, 
modalisme, en triteisme te vermy. Tog, al was dit nie die 
bedoeling nie, is ’n rigting ingeslaan wat die ekonomie van 
verlossing betref wat na ‘n onderbeklemtoning van God se 
teenwoordigheid sou lei. Die fokus was op die innerlike self-
verhouding van God eerder as God se verhouding met ons. 
Die leerstelling van die Triniteit kon slegs praat van Triniteit 
as perfek, ewig, opgesluit in God self, in verhouding met 
God self, maar in wese nie in verhouding met ons nie. 
Daardeur het trinitariese teologie verder abstrak geraak en 
nog meer afgeskei van God se oikonomia (Medley 1998:221). 
Die bydraes van Aquinas en Palamas tot die Middeleeuse 
teologie toon sterk persepsies van skeiding tussen God se 
innerlike lewe en God se teenwoordigheid in hierdie wêreld. 
LaCugna merk op dat, in gesprekke en refleksie, die God van 
filosowe sterk na vore gekom het, terwyl die God waarvan 
die Bybel eintlik getuienis gee, na die agtergrond verskuif 
het. Die trinitariese leerstelling het meer van die trinitariese 
geloof afgeskei geraak. 

In haar werk, The practical Trinity, verwys LaCugna (1991) na 
hierdie tradisionele begrip aangaande die immanente 
Triniteit wat hedendaags deur die werk van Katolieke en 
Protestantse teoloë na bybelse konsepte teruggeskuif word. 
Die trinitariese leerstelling word so te sê gerehabiliteer en in 
’n staat van herlewing gebring. LaCugna beklemtoon die 
immanensie van God – God met ons, by ons en vir ons. Deur 
terug te keer na meer konkrete bybelse beelde en konsepte, 
na liturgie en geloofsbelydenis, het dit duidelik geword dat 
die bedoeling van die leer was om die plek van Christus in 
ons verlossing, asook die plek van die Gees in ons 
heiligmaking te openbaar, dat ons sodoende iets van die 
misterie van God se ewige wese kan begryp. Deur meer op 
die misterie van God met ons, God vir ons te fokus en minder 
op die natuur van God self, kan die leerstelling van die 
Triniteit weer sentraal in ons geloof gevestig word soos wat 
in die Christelike retoriek nog altyd weerklink het. Die 
leerstelling kan in die eerste plek beskou word as ’n 
opsomming van wat ons glo van Christus en die Gees; en 
tweedens, as die eintlike konteks van ons Christelike 
teologiese onderneming in die geheel (LaCugna 1992:678). 
Hierdie nuwe begrip met betrekking tot die immanensie van 
God is van besonderse belang in die pastoraat, waar op 
verhoudings gekonsentreer word. Die sentrale plek van die 
Triniteitsleerstelling en praktiese implikasies daarvan kom in 
LaCugna se werk duidelik aan die lig. 

LaCugna (1991:380) is egter versigtig om nie ’n spesifiek 
intragoddelike struktuur op die menslike gemeenskap te 
projekteer nie. Haar fokus op die praktiese aard van die 
Triniteitsleer gee daarom uiting aan ’n trinitariese teologie 
wat deurdrenk is met die idee van die ekonomie van 
verlossing as die pad van God se glorie (LaCugna 1991:377).

Verlossing staan duidelik sentraal tot ’n relasionele verstaan 
van die Triniteit. LaCugna se omskrywing van verlossing 
beklemtoon die praktiese aard daarvan. Die hart van die 
Christelike geloof is die ontmoeting met God in Christus, wat 
ons eenheid met God sowel as ons kommunikasie met 

mekaar moontlik maak. Die persoonlike en kommunikatiewe 
dimensie van die Christelike geloof is onafskeidbaar verbind. 
In Efesiërs 1:13–14 vind ons ’n opsomming van die basiese 
onderwerpmateriaal van die trinitariese teologie: God het 
ons van ewigheid af geseën; God het ons in Christus 
uitverkies om heilig en sonder gebrek voor God in liefde te 
wees; God begeer om met ons in die intimiteit van ’n familiêre 
verhouding te leef. In Christus is ons verlos en ons sondes 
vergewe deur die bloed wat aan die kruis gestort is. God 
beplan om alle dinge met Homself te herenig en daarom 
word ons daartoe deur die Gees van God verseël. Ons weet 
ook wat ons deel is, naamlik om met lofprysing tot eer en 
verheerliking van God te lewe. Dit is die verslag van ’n 
verlossingsgeskiedenis wat begin met God wat in liefde 
uitreik na sy skepsels en eindig in alle dinge wat in God 
herenig word.

Die God van die verlossingsgeskiedenis word leer ken, 
liefgekry, en aanbid in die loop van ’n nog-in-wording 
verhouding tussen God en sy mense. Die sentrale kenmerk 
van Israel se geskiedenis wat by Sinai begin het, is 
verbondsliefde. In die lewe, lering, dood, en opstanding van 
Christus bereik die heilsgeskiedenis ’n beslissende uitkoms. 
Die werk van God in Christus word in die transformerende 
werk van die Heilige Gees, in die eskatologiese uiteinde van 
die skepping en die vervulling van alles in God voortgesit. 
Die Christelike leerstelling van God is nie abstrak wat die 
hemelse of die aardse bestaan betref nie. Triniteit is eintlik die 
normatiewe Christelike model om te verstaan wie God is. 
Dit kan nie geskei word van wie ons nou is en wie ons gaan 
word nie.

Die trinitariese leerstelling help ons om onder andere te 
verstaan wat die Evangelie van ons verwag, hoe persoonlike 
bekering verband hou met sosiale transformasie, en wat regte 
verhoudings binne die Christelike gemeenskap en die wyer 
gemeenskap behels. Die leerstelling van die Drie-eenheid is 
van nature in verbintenis met die kerk se belydenis en 
liturgiese uitdrukkings van regte verhouding soos in Efesiërs 
voorgehou (LaCugna 1992:679). Die praktiese aard van 
soteriologie as ’n integrale deel van die Triniteitsverhoudings, 
word hier bevestig.

Relasionele ontologie en konsep van persoon 
wees 
Die metafisiese beskouing van substansie het die teologiese 
refleksie in die geskiedenis van die kerk ten opsigte van 
die  Triniteit stewig gevestig. Augustiniaanse teologie het 
bygedra tot die vestiging van die individualistiese konsep 
van persoonlikheid, wat volgens LaCugna, uiteindelik eerder 
’n skeiding tussen teologie en soteriologie veroorsaak het. 
Die innerlike lewe van God, naamlik die selfverhouding 
tussen Vader, Seun en Heilige Gees na mekaar toe, was die 
fokus in die teologie na Nice (LaCugna 1992:680). Aangesien 
die trinitariese leerstelling normatief is vir Christelike 
teologie, het LaCugna se werk nuwe visie met betrekking 
tot  die verstaan van menslike persoonwees geopen. 
Persoonlikheid vergestalt die betekenis van wese. Hypostasis 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 4 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

is die wyse van God se ousia. ’n Persoonlike ontologie fokus 
op persoonwees, relasionaliteit, en gemeenskap as die wyse 
van bestaan. Verhouding ontspring vanuit die drie-enige 
God se onuitspreeklike, konkrete en ekstatiese persoonlike 
bestaan. LaCugna se volgehoue refleksie aangaande 
relasionaliteit as ’n alternatief vir bogenoemde metafisiese 
benadering, word as ’n besondere bydrae beskou. Die 
uiteindelike of finale beginsel van alle bestaan is ‘n 
persoonlike verhouding en nie onpersoonlike substansie nie. 
Om-te-wees is om-in-gemeenskap-te-wees. 

Volgens LaCugna kan ’n beter verstaan van die betekenis van 
persoon verkry word wanneer verstaan word dat die kategorie 
van die relasionele hier onderliggend is. Relasionele dui 
verwysing van een ding tot ’n ander aan en daarom kom 
hierdie kategorie geniaal van pas in die trinitariese tradisie 
waar onderskeid in die Godheid ingebring kan word sonder 
om verdeeldheid te veronderstel. 

LaCugna verwys na Aquinas se metafisiese redenasie 
rondom die moontlikheid van hoe God in verhouding is. ’n 
Ware verhouding is inherent deel van die ware natuur van 
iets soos Vader-Seun, terwyl ’n logiese verhouding verband 
hou met rede en intellek wat iets met iets ander verbind. 
Volgens Aquinas kan God in God se perfektheid en met die 
goddelike eienskappe wat God inherent besit, nie anders nie 
as slegs in ware verhouding [esse ad] wees. Verhouding kan 
nie van God se goddelike essensie verskil nie (LaCugna 
1985:654–655). 

Die strukturele en teologiese analise van Aquinas toon dat 
die sentrale kategorie waardeur ons tot ’n verstaan van God 
kan kom, verhouding is. Die vraag of God ’n ware verhouding 
met die skepping het, word duidelik wanneer hierdie kwessie 
binne die konteks van trinitariese teologie ondersoek word. 
Kontemporêre trinitariese teologie herontwikkel rondom die 
kategorie van die relasionele. Dit maak dit moontlik om die 
onderskeid tussen God se een-wees en drie-wees, waardeur 
God se ware verhouding tot die skepping moontlik ontken 
kon word, weldeeglik te oorbrug. Die vraag is hoe trinitariese 
refleksie vervolgens verskerp kan word om hierdie relasionele 
ontologie van persoonwees na die manier waarop ons dink 
oor God as Persoon in die skepping en/of ekstern tot die 
skepping te vorm. Terwyl die natuur van God is om in-
verhouding-na en in-verhouding-tot te wees, kan ons in die 
trinitariese raamwerk van selfverhouding van God die 
moontlikheid dat God in ’n ware verhouding tot die skepping 
staan, heroorweeg. In God is ware verhouding op interne 
aksie gebaseer en nie op eksterne skeppingsaksies nie. Ware 
verhoudings in God volg op aksies wat te doen het met 
prosesse wat binne God plaasvind en nie buite God gaan nie. 
Die verlossingsgeskiedenisperspektief wys God se essensiële 
belang om met sy ander ’n ware verhouding te handhaaf. Die 
moontlikheid van goddelike selfgenoegsaamheid waarin 
God alleen en afgesny van die mens buite die skepping staan, 
word geheel en al van die toneel verwyder. God is persoonlik, 
want God is relasioneel en nie andersom nie. Die naam God is 

basies ’n relasionele term. God word so genoem omdat ’n 
ware verhouding tussen God en God se skepping deurlopend 
bestaan. 

Verder stel LaCugna dit duidelik dat die vryheid van God nie 
deur ’n ware verhouding tussen God en die skepping wat 
hier veronderstel word, gekompromiteer word nie. Die 
ontologiese onderskeid tussen God en die wêreld word ook 
nie uitgewis nie. Vryheid in ’n teologiese sin is primêr ’n 
intensionele aktiwiteit en nie ’n metafisiese inperking nie. In 
relasionele of liefdesontologie, beteken vryheid nie om ’n 
wye spektrum van keuses te hê nie, maar ’n vryheid vir en 
vryheid tot en na die ander toe. Vryheid beteken selfverloëning 
[kenósis] wat vir die mens net gedeeltelik moontlik is, maar 
God het die absolute kapasiteit daartoe. In persoonsontologie 
is selfverloëning ’n kenmerk van vryheid. Absolute vryheid 
beteken absolute selfverloëning. Die skepping is inderdaad 
die resultaat van God se self-leegmaak in God se ander 
(LaCugna 1985:659–663).

Die godsdienstige gemoed het geen ware belang in ’n God 
wat eensydig of selfvoldaan is nie, of ’n God wat nie werklik 
relasioneel is nie, maar die godsdienstige gemoed is in ekstase 
om te ontdek dat die naam van God wat so ten volle by die 
skepping betrokke is, ’n belofte beteken om altyd daar te 
wees. Relasionaliteit is die hart van wat dit vir God beteken 
om God te wees.

Die beeld van die immanente Triniteit word dikwels gesien 
as die hemelse komitee van Persone waar ewe-gelykheid tussen 
die Vader, die Seun en die Heilige Gees gehandhaaf word. 
Geensins word verstaan dat drie afsonderlike gode in ’n dalende 
hiërargie geposisioneer is nie. Die beeld van die Triniteit 
word egter normaalweg nie in verband gebring met die visie 
van die Efesiërs-skrywer nie wat dui op God se oop en 
dinamiese lewe van gee-en-ontvang waarin die mensdom 
genadiglik as welkome vennoot ingesluit word nie. God, as 
noodwendig persoonlik en relasioneel, sluit die mens in as 
deel van die hemelse komitee. 

Ons het reeds gesien dat die gelykheid van die Persone in 
die Drie-eenheid ’n belangrike aspek van die Triniteit is. 
Die vraagstuk aangaande die gelykwaardigheid van 
persone in pastorale-sorgverhouding vind aansluiting by 
’n trinitariese beskouing van drie gelykwaardige Persone 
in die Godheid. Arius se voorstel dat Jesus Christus 
vanweë sy verlossingswerk en sy middelaarskap tussen 
God en mens, Hom minder as God sou maak, is deur teoloë 
weerspreek. Jesus Christus as goddelike Persoon, gelyk aan 
God, ten volle God, en ten volle mens, is essensieel vir ons 
verlossing. So is ook die Heilige Gees van dieselfde natuur 
as God en gelyk aan God. Die vraag is egter hoe die gaping 
tussen Christus se menslikheid en goddelikheid oorkom 
kan word, en hoe moet die homoousios van God in terme 
van Christus se lyding verstaan word. Teoloë van die vierde 
eeu se argument was dat God nie kan ly nie. Hoe kan 
Christus dan God wees? Die slotsom wat bereik is, is dat 
Jesus homoousius is met God in sy goddelikheid, maar nie in 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 5 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

sy menslikheid nie. Catherine LaCugna (1991/1992) 
oorbrug hierdie gaping in haar vertolking van die 
leerstelling van die Triniteit deur op die onlosmaaklike 
verband tussen iokonomia en theologia te wys. 

LaCugna (1991) hou die Kappadosiaanse ontwikkeling van 
verhoudingstaal, persoonlikheid, en kommunikasie voor as 
’n praktiese voorbeeld vir die kerk. Net soos wat God in 
verhouding bestaan, so bestaan mense ook slegs in en deur ‘n 
verhouding met God, met ander mense en met die geskape 
wêreld. Volgens hierdie siening bestaan mense nie met ’n 
individualistiese natuur of selfbestaan as voorafgaande tot 
self-uitdrukking nie. Persoonwees is noodwendig ’n oop en 
ekstatiese realiteit wat in ‘n verhouding bestaan. Hierdie 
ontologie van die relasionele, verskaf ’n ondersteunende 
regstelling van baie neigings tot onpersoonlike en 
ontmenslike optredes in ons tyd. Persoonwees word dikwels 
tot individuele selfbewustheid of tot die produk van sosiale 
verhoudings verskraal.

Die menslike persoon is teonomies. LaCugna (1991) handhaaf 
die beskouing dat die mens nie self of ander bestuur nie, maar 
dat ’n persoonlike God aan die stuur is. Aangesien God se 
lewe vir ons verhoudingsgewys funksioneer, word die mens 
in terme van persoonlike kommunikasie met God, met ander, 
en met die skepping gemeet. Elke unieke mens, geskep na 
imago Dei, kan daarom die betekenis van waarlik menswees 
en mensword verteenwoordig. Mense word daarom geroep 
om persoonwees uit te leef op ‘n manier wat transformeer tot 
wie God vir ons is. Om dus ten volle mens te word, kan as 
imago Trinitatis verstaan word. Verder, om trinitariese geloof 
te leef, beteken om soos Jesus te leef in totale godsvertroue as 
’n genadige, genesende, vergewende teenwoordigheid wat 
die uitgeworpene en vreemdeling verwelkom en alle 
verhoudings waar misbruik en onderdrukking voorkom, uit 
te daag. Om God se lewe te lewe, beteken ook om in die krag 
van die Heilige Gees ’n deugsame, heilige, en kreatiewe lewe 
van wedersydse vriendskap en liefde uit te leef (Medley 
1998:227).

Die verstaan van persoonwees kan die praktiese en politieke 
raamwerk tot die refleksie aangaande die betekenis van 
menswees en verhoudings word. Lewe en deelname aan die 
lewe van God, beteken om op die mees diepgaande wyse 
moontlik in die hele ekonomie van God in te beweeg deur die 
beliggaming van die lewe van Jesus Christus, die belewing 
van die Heilige Gees, en die belewenis van gemeenskap met 
alles wat bestaan (Medley 1998:226–227). 

Persoonlike vryheid (van God en mens) is die balans tussen 
eie uniekheid en gemeenskaplikheid. Dis ’n kwessie van ’n 
balans tussen selfliefde en selfgee. Dit is ook die kapasiteit 
om vryelik te kies om te transendeer na ander sonder dat 
daar enige onduidelikheid of onsekerheid met betrekking tot 
spesifieke persoonlike identiteite kan ontstaan (Pembroke 
2011). ’n Polifoniese perspektief behels die erkenning van die 
self, gevorm deur die perigorese dans van oorspronklikheid, 
spontaneïteit, diversiteit en speelsheid. In perichoresis bly die 

verbintenis konstant, terwyl persoonlikhede in en uit beweeg 
in die dans wat in ewig-ritmiese-diverse drama voortgaan en 
nooit afgesny, voorgeskryf, of herhaal word nie (Medley 
1998). Fiddes (2001) beklemtoon ook perichoresis as ’n konsep 
wat die taal van deelname eerder as observasie gebruik.

Die verhouding van die drie-enige God met die 
mens 
God is wie en wat God is, en vanuit ’n goddelike vryheid wat 
hier ter sprake is, is die wêreld nie as ex nihilo geskep nie, 
maar as ex amore, excondilectione. Vanuit goddelike vryheid en 
guns is die wêreld uit niks anders nie as uit goddelike liefde 
geskep. Vir Zizioulas, soos deur LaCugna aangehaal, word 
liefde met ontologiese vryheid geïdentifiseer. In die Westerse 
kultuur word vryheid dikwels in terme van outonomie en 
vryheid van keuse verstaan. Vir La Cugna, word God se 
kreatiewe ekstase nie deur die vryewil-karakter van die 
skepping gedwarsboom nie. LaCugna se relasionale 
ontologie handhaaf nie slegs die aksiomatiese ontologiese 
onderskeid tussen God en die skepping nie, maar ook die 
eeue-oue Christelike belydenis van die vryheid en 
dankbaarheid van die skepping jeens God soos deur 
Patristiese teoloë gevestig en onderhou is. God het vryelik 
die wêreld geskep sowel as verlos. In teenstelling met 
Neoplatoniese filosofie, het hierdie misterie ons trinitariese 
teologie van ’n God wat aan ons geopenbaar is, gevorm sodat 
ons teologie inderwaarheid en inderdaad met ons spreek. 

In LaCugna se werk, God for us: The Trinity and Christian Life, 
verduidelik sy dat die kruis die uitdrukking van God se hart 
of essensie van God is wat in God se liefde triomfeer oor ‘non-
being’ of dood, of te wel oor geen verhouding. Verder praat sy 
nie veel oor die kruis nie. Wat ons wel in die werk van 
LaCugna sien, is dat trinitariese teologie primêr ’n refleksie 
op God se lewe in verhouding met alle lewende wesens in 
God se skepping is, en in dieselfde asem, dat die menslike 
ervaring van lewe met God, met ander, en met die skepping 
onafskeidbaar met mekaar verbind is (Medley 1998).

God behoort tot die sfeer van onbeperkte verhoudings, 
onbeperkte kapasiteit vir verhoudings, onbeperkte 
aktualisering van verhoudings in die verlede, hede en 
toekomstige realiteite. LaCugna (1991) verduidelik dat in 
God alleen volle interaksie of ooreenstemming tussen 
hypostasis en ousia bestaan, terwyl ons as mense daarenteen 
persoonlikheidsgewys en verhoudingsgewys gebrekkig en 
onvolmaak daar uitsien. Die mens word deur liggaamlikheid, 
historiese, kulturele, en linguistiese omstandighede beperk. 

Die rede vir die skepping, volgens LaCugna (1991), lê geheel 
en al in die ondeurgrondelike misterie van God, wat self-
ontspringende en self-kommunikatiewe liefde is. God het nie 
nodig om liefgehê te word om te kan liefhê nie, terwyl dit vir 
die mens noodsaaklik is om liefde te ontvang om dan te kan 
uitdeel. Terwyl God, as nie-geskape wese wat van ewigheid 
af daar is, alleen die bron van liefde en die bron van bestaan 
is, is ons as geskape wesens die ontvangers van liefde en 
bestem en aangestel om tot God se verheerliking en eer te 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 6 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

leef. Ons bestaan in ’n wese-vorm en wese-na-God, en as 
sodanig het ons ’n ontologiese verhouding met die ewigheid 
(Groppe 2002:750–753). 

Die feit dat God homself in die geskiedenis openbaar in die 
verkiesing van Israel, die verese Woord, en die gawe van die 
Heilige Gees as ’n God wat inisieer en ’n intieme 
verbondverhouding onderhou, wys daarop dat die lewe van 
God nie net aan God behoort nie. Die verband tussen 
verhoudings-ontologie en historisiteit soos deur LaCugna 
(1991) verduidelik, lei verder na ’n duideliker verstaan van 
wat die praktiese implikasies vir die Christelike lewe is. Die 
metafisiese kategorie wat sy gebruik om die misterie van God 
se ewige wese, naamlik persoon, gemeenskap, en in-
verhouding-wees te verklaar, word met God se handelings in 
die geskiedenis verenig. LaCugna (1991) verenig verhoudings-
ontologie en historisiteit deur hier enerse karakters te 
identifiseer. Haar teologies-ontologiese omskrywing van die 
wese van God is wees-vir, wees-met, wees-na-skepping, en 
wees-in-verhouding in en deur die ewige Woord en Gees. Die 
skepping bestaan histories en eskatologies as wees-van en 
wees-na-God. Hierdie kategorie wys nie op geslotenheid nie, 
maar op openheid na die ander toe. 

Groppe (2002:757) verwys na Ruusbroec se taal van 
kommunikasie en liefde tot God wat lei tot een liefde waarin 
die mens hom- of haarself verloor. LaCugna (1991) se 
perspektief op relasionele ontologie sien hierdie mistiese 
geestelikheid van relasionele terme soos Ruusbroec 
weergegee, as geestelike wysheid. Gegewe dat theologie en 
oikonomia onafskeidbaar is, is daar nie ’n ander God as die 
God in wie Ruusbroec hier ekstaties opgeneem word nie. Dis 
’n God wat bereik kan word deur die mens met metafisiese 
abstraksie en die God Wie se ware ontologiese karakter van 
vurige liefde ons prakties as deel van onsself kan beleef.

Die praktiese aard van die Triniteit
Dogmatiek dien as ’n hulpbron vir hierdie artikel omdat dit 
die inhoud van ons geloof weergee en daadwerklike 
implikasies het vir hoe ons leef, wat ons doen, en hoe ons met 
ander mense omgaan. LaCugna (1991) se benadering verbind 
teologie en soteriologie op so ’n wyse dat trinitariese teologie 
’n onteenseglik praktiese onderneming raak wat met al die 
dimensies van die Christelike lewe verband hou. LaCugna 
maak ’n kragtige stelling, naamlik dat die leerstelling van die 
Triniteit noodwendig praktiese gevolge vir die Christelike 
lewe impliseer. Dit het nie net ’n revolusionêre uitwerking op 
hoe ons dink oor God en oor wat dit beteken om ’n mens te 
wees nie, maar verander ook drasties die politieke en sosiale 
vorms van lewe wat vir God se oikonomia toepaslik is. 

As gevolg van die teologiese neerlaag wat die beskouing 
van die Triniteit in die verlede gely het, het dit ook ’n 
politieke neerlaag beteken. Die gevolg was Christelike 
regverdiging vir magstrukture en patrone soos uitsluiting, 
oorheering, seksisme, rassisme, klassisme, en etnosentrisiteit. 
Die herintegrasie van hierdie kritiese teologiese beginsel van 

die drie-enige God-vir-ons bied vir ons die nuwe paradigma 
vir politieke, sosiale, ekologiese, en ander strukture soos 
kerkstrukture. Dit is verhoudings met die karakter van 
radikale gelykheid, wedersydse liefde, respek vir uniekheid, 
interafhanklikheid, dialoog en insluiting (Medley 1998). 

Die beklaenswaardige skeiding tussen teologie en 
geestelikheid het ’n lang geskiedenis en ’n verskeidenheid 
van faktore soos bybelse eksegese en sistematiese teologie 
van teologiese leiers wat tot hierdie skeuring in ons 
Christelike mondering bygedra het. LaCugna se trinitariese 
teologie van die onskeibaarheid van oikonomia en theologia 
bied ’n gepaste sistematiese raamwerk tot artikulasie en die 
oorbrugging van hierdie breuk. ’n Praktiese verweefdheid 
van die rasionele, affektiewe, en verhoudingsdimensies in 
die Christelike lewe word voor oë gestel. ’n Herintegrasie 
van rede, wysheid, en liefde word in al die dimensies van die 
Christelike karakter ingesluit. Dit beteken dus verder dat die 
spekulatiewe en oordenkingsdimensies van teologie 
onafskeidbaar van die Christelike karakter is en dat die 
teoloog affektief, kognitief, verbeeldingsgewys, diskursief, 
stilswyend of deur uitdrukking, doksologies asook 
akademies God in liefde sal nastreef om sodoende krities 
belangrike bydraes tot ’n volgehoue sistematiese teologie te 
kan lewer (Groppe 2002:756). 

Die belangrikheid van ’n geïntegreerde praktiese bydrae 
wat elke dissipel, en by uitstek, die pastorale versorger tot 
dienslewering en tot opbouing van verhoudings binne die 
liggaam van Christus behoort te lewer, kan onteenseglik uit 
bogenoemde afgelei word. Gesien vanuit die perspektief 
wat LaCugna bied aangaande relasionele ontologie, is die 
kerk slegs kerk deur in verhouding tot God te staan en deel 
te neem aan die missie van die Woord en die Gees. Die kerk 
bestaan nie as kerk in sy nie, maar wel in wees-van en wees-
na-God, en wees-vir-die wêreld. LaCugna skryf dat die 
uitstuur van elke Christen dieselfde is as die missie van 
Christus en die Gees, naamlik om die wil en werk van God 
te doen. Dit is die verkondiging van die goeie nuus van 
verlossing, die bring van vrede en harmonie, en regverdiging 
van hoop aangaande die finale terugkeer van alle dinge tot 
God. 

Groppe (2002:760) verwys na Congar, wat die opmerking 
gemaak het dat die kerk geheel en al vir-God en vir-mensdom 
is, en ’n totale missie in diens van die mensdom is. In ons era, 
gekonfronteer met onophoudelike oorlog en geweld, 
wydverspreide armoede en verlatenheid, moedswillige 
rassisme, wydverspreide misbruik, en skrikwekkende 
omgewingskending, het ons duidelik ’n behoefte aan ’n 
teologiese raamwerk wat die kerk se missie tot diensbaarheid 
aan die mensdom en die skepping onderstreep (Smith 2020). 
LaCugna se teologie gee nie net uitdrukking ten opsigte van 
die essensiele missionale karakter van die kerk nie, maar 
plaas ook die ekklesiologie ferm binne ‘n trinitariese konteks. 

LaCugna se teologie voorsien ’n raamwerk waarbinne die 
praktyk van sending herbedink kan word. Praktiese teologie 
en dogmatiek as hulpbronne van haar perspektief van 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 7 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

relasionele ontologie, is net soveel ’n transformasie van 
onsself as ’n uitreik na ander (Toohey 2010). Suiwer 
paternalisme, waar die een wat het gee aan die een wat nie 
het nie, is in teenstelling met ware trinitariese gasvryheid. 
Die verwelkoming van die vreemdeling in die intimiteit van 
jou huishouding verander die gasheer en/of gasvrou net 
soveel soos die gas. Daar is geen enkele metode, formule, of 
paradigma wat op voldoende wyse die misterie van God kan 
kommunikeer nie, maar LaCugna daag die manier van dink 
waaraan ons gewoond geraak het, uit. Dit verg dat ou 
denkwyses prysgegee moet word tot die skep van nuwe 
denke en kreatiewe herformulering van die misterie die 
Christelike geloof (Groppe 2002:760–763).

Die verband tussen teologie en 
doksologie
Binne die konteks van hierdie artikel gaan dit oor verhoudings 
wat God se heerlikheid prys. In LaCugna se teologiese begrip 
word drie aspekte of oomblikke deur LaCugna ingesluit:

•	 Diakonia: die aksies en houding van dissipels wat die 
ekonomie van God dien.

•	 Koinonia: strukture van mensgemeenskappe wat op die 
beste manier die kommunikatiewe natuur van God wat 
liefde is, demonstreer.

•	 Doxologia: woorde en gebare en lewens wat God se 
heerlikheid prys (Donovan 2000:355).

Diakonia en koinonia is onafskeidbaar van mekaar en behoort 
sodanig beoefen te word. Dit beteken dat die gemeenskap van 
gemeentelede soos wat hulle by werke rakende die 
huishouding van God [oikonomia] betrokke raak deur 
hiërargale lyne sny. Met liefdesdiens wat die gemeentelede 
verrig in die teenwoordigheid van God se liefde, word groter 
eenheid onder mekaar ervaar wat verder na doxologia lei. In 
Studia Liturgica (1989) sit LaCugna ’n praktiese teologie uiteen 
wat oikonomia en theologia saamsnoer in doxologia. Doksologie, 
soos in die werk van LaCugna na vore kom, is meer as net 
lofprysing – dit gaan ook oor die aksies en houding, 
verhoudings, ons woorde, gebare, en lewenswyses. Eenheid 
dui op ’n gesonde verhouding. Volgens LaCugna, is praktiese 
teologie die pad na eenheid met God (Donovan 1989). 

Die relasionele aard van die 
geloofsgemeenskap 
In haar werk, The practical Trinity gee LaCugna (1992) ’n 
gedetaileerde bespreking van die verreikende implikasies 
van die Triniteitsleer. Die leerstelling van die Triniteit is ’n 
leerstelling oor God, maar omdat dit ’n leerstelling oor God 
is wat lewe met ons deel in die ekonomie van bevrydende 
verlossing, en meer nog, omdat dit bevestig dat God 
essensieel persoonlik en relasioneel is, is dit ook ’n leerstelling 
wat fundamenteel is ten opsigte van die teologie van die 
menslike persoon en die teologie van die regte verhouding. 
Omdat die Triniteitsleer bevestig dat persone, goddelik of 
menslik, bedoel is om in liefdeskommunikasie met mekaar te 
bestaan, is die Triniteitsleer ook fundamenteel vir die visie 

vir die sosiale gemeenskap en die visie vir die kerk, wat 
bedoel is as ’n teken van die wêreld wat die uiteindelike 
bestemming van alle geskape wesens is. Meer nog, uit so ’n 
beskouing van die Triniteit ontstaan ’n aantal beginsels wat 
’n direkte betrekking het op etiek, geestelikheid, ekklesiologie, 
en die politiek (Vorster 2004). Die relasionele aard van die 
geloofsgemeenskap word duidelik hier omlyn.

Die Triniteitsleer dring daarop aan dat daar geen God buiten 
die Persone van die Vader, Seun en Heilige Gees bestaan nie. 
Dit beteken dat elke mens en elke geskape wese hulle 
oorsprong in ’n persoon het wat gedefinieer is as nie 
geïsoleerd nie, maar in verhouding is met ‘n ander. 

Volgens definisie is ’n persoon ekstaties, gerig na die ander; 
’n persoon op grond van ‘n verhouding tot ander. Persone 
ken en word geken, gee liefde en word liefgehê en gee vry 
uiting aan hulleself. Om aan ‘n persoon te dink buite ’n 
verhouding met ander, weerspreek wat met persoon bedoel 
word (Steyn 1967). Daarom ook, wat God betref, moet ons nie 
aan God in isolasie dink nie, maar God in verhouding met 
ander persone. Een van die belangrike eienskappe van die 
skuif van substansie-ontologie na relasionele ontologie is dat 
die teologiese refleksie aangaande God verbind word met die 
ekonomie, waar die goddelike Persone eintlik werklik in ons 
geskiedenis bestaan en geken word.

God is persoonlik en nie onpersoonlik nie. God bestaan as 
die misterie van Persone in kommunikasie. Koinonia beteken 
gedeelde lewe. Daar is een universele kommunikasie. God is 
die oorsprong, die onderhoudende basis sowel as die finale 
doel van die gedeelde lewe. Persone wat saam bestaan in 
ware kommunikasie, deel geluk, hoop, en lyding, en deel ook 
verantwoordelikheid. So beleef ons die ware kerk. Die 
kommunikasie van God in Christus, volgens die trinitariese 
leerstelling, laat nie ondergeskiktheid, ongelykheid, of 
hiërargie toe nie. Terwyl elke persoon uniek is, is geen enkele 
persoon meer belangrik as ’n ander of kom voor ’n ander nie. 
So moet dit dan in die menslike gemeenskap wees. 
Kommunikasie in die Gees van God beteken dat alle persone, 
onomkeerbaar uniek, saam as gelyke vennote in Christus 
bestaan.

La Cugna trek die trinitariese lewe verder deur na die praktyk 
binne die kerk. God se lewe word met elke lewende wese 
gedeel. Om volgens trinitariese geloof te lewe, beteken om 
soos Jesus Christus te leef met totale Godsvertroue; te leef 
as  ’n vredevolle, genadige, helende, vergewensgesinde 
teenwoordigheid wat deurentyd bid, God prys, en wat die 
uitgeworpene en sondaar verwelkom. Dit beteken om in die 
krag van die Heilge Gees te lewe tot heiligmaking en 
deugsaamheid wat dan tot die eenheid in die Christelike 
gemeenskap en harmonie in God se skepping lei. Mense wat 
in hierdie geloof lewe, vorm die ware kerk wat ook die 
liggaam van Christus of die tempel van die Heilige Gees 
genoem word. Op hierdie wyse word God se lewe weerspieël 
soos ’n ikoon in die wêreld. Deur na perfektheid in navolging 
van Christus te beweeg, word ons aardse roeping tot 
samesmelting met God se bedoeling in Efesiërs vervul. 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 8 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

Bogenoemde is die hoop van die kerk en nog nie ’n beleefde 
realiteit nie. Baie mense beleef die kerk se rituele en 
instellingspraktyke as ’n vestiging van elitisme en 
diskriminasie, en as klerikaal. Hulle beleef nie die kerk as ’n 
plek waar die Samaritaanse vrou en die melaatse tuis is nie. 
Met tye is die kerk ’n versameling van individue wat in 
private aanbidding betrokke is eerder as in ’n koöperatiewe 
eenheid en harmonie. Die kerk het nodig om volle erkenning 
te gee aan die uniekheid en diversiteit van sy lede, aangesien 
dit juis ‘n lewegewende effek het. Enige iets wat die eenheid 
in die liggaam van Christus bedreig of gemeenskap van sy 
lede weerhou, is in teenstelling met die lewe van God 
se Gees. 

Volgens LaCugna word die kerk se missie in haar 
sakramentele lewe uitgedruk. Sakramente lei ons in die lewe 
van God in, genees verdeeldheid en sonde, en dui op diens 
onder God se heerskappy. Sakramentele lewe is die erkenning 
van tasbare aspekte van gemeenskap van persone. Met die 
doop neem ons die Naam van God vir onsself aan. In die 
nagmaal ontvang ons die liggaam van Christus en gaan dan 
voort tot lewering van liefdesdiens aan mense wat tot God se 
huishouding behoort. Deur die sakramente gee ons onsself 
oor tot transformasie deur ’n persoonlike krag wat belowe 
om ons tot die beeld van God te herskep en die werk te 
voltooi totdat Christus alles in almal word (Kol 3:11). Die 
doel van die trinitariese leerstelling is nie om te diagnoseer 
waarom God is soos wat Hy is nie, maar om ons te bring by 
die punt waar ons die goedheid van God kan proe, en te sien 
soos dit in die skepping geopenbaar is en deur Christus 
aangebied is in gemeenskap met die Heilige Gees en met 
mekaar (LaCugna 1992:681–682).

Binne die konteks van die kerkgemeenskap word die 
verlossingsaksies van God telkens tydens Paasfees en 
Kersfees in herinnering geroep en gevier, en soos wat ons 
hierin tot God nader, word ons deur die misterieuse werking 
van God getransformeer. In teologie word hierdie pad as die 
pad tot eenheid met God verstaan. Ons het reeds gesien dat 
met hierdie teologiese begrip drie aspekte of oomblikke deur 
LaCugna ingesluit word naamlik diakonia, koinonia, en 
doxologia wat dan saam in die kerkgemeenskap figureer 
(Donovan 2000:357).

Hierdie aspekte word verder deurgevoer tot die 
verantwoordelikheid van die pastoor in die geloofsgemeenskap 
wat die gemeentelede tot openheid teenoor ’n trinitariese 
God, wat aktief in hulle midde is, begelei. Die doel is om 
dissipels in staat te stel tot verhoudings met mekaar soos die 
drie Persone in verhouding is. Die pastoor staan die gemeente 
verder by in lofprysing, in gebed, en in die daaglikse lewe. 
Die kritiese houding wat benodig word deur die pastoor, is 
’n opmerksame hart wat oop is na God rakende sy of haar eie 
lewe en ook wat God se werk in die lewens van ander betref. 
Om sensitief te lewe aangaande verhoudings is noodsaaklik, 
aangesien die God wat ons dien, bestaan as Persone in 
liefdevolle gemeenskap met mekaar. Die pastoor moet kan 

onderskei hoe God se ekonomie in hierdie wêreld moet 
uitspeel (Donovan 2000:357). Die konsep van deelname in 
God, soos deur Fiddes (2001) onderstreep, is ook hier 
belangrik: deelname in gebed, in skuldbelydenis, in vergifnis. 
Die oopmaak vir verhoudings wat deelname moontlik maak, 
gebeur deur die Heilige Gees wat ons dieper na onsself, na 
ander, en na die samelewing om ons laat kyk (Fiddes 
2001:267). 

Die riglyne wat hier genoem word, word dan ook gesien as 
die basiese riglyne wat vir pastorale versorgers in diens van 
die gemeente toepaslik sou wees.

Samevatting en gevolgtrekking
In hierdie artikel is daar argumenteer dat LaCugna se 
verstaan van die relasionele Triniteit van waarde kan wees 
vir die veld van die pastoraat. Die klem wat LaCugna op die 
eenheid tussen oikonomia en theologia plaas, word as haar 
belangrikste bydrae tot trinitariese teologie gesien. LaCugna 
se perspektief op relasionele ontologie, sien verder 
geestelikheid in relasionele terme as geestelike wysheid. 
Gegewe dat theologia en oikonomia onafskeidbaar is, is dit God 
wat deur die mens bereik kan word. Dis die God wie se ware 
relasioneel-onbeskryflike ontologiese karakter van vurige 
liefde ons, in ons feilbaarheid, prakties kan beleef. Hierin 
verstaan ons dus dat die pastorale versorger wat self God 
beleef, ’n belangrike rol speel deur die sorgbehoewende tot ’n 
ekstatiese belewenis van God te begelei.

LaCugna beklemtoon die praktiese aard van die Triniteit. Die 
inhoud van ons geloof word deur ons dogmatiek weergegee 
met daadwerklike implikasies van hoe ons leef. ’n Relasionele 
begrip van die Triniteit verg dus dat ou denkwyses prysgegee 
moet word om plek te maak vir die uitbou van hierdie nuwe 
denkrigting en kreatiewe herformulering van die misterie 
van ons Christelike geloof tot ’n praktiese vorm vir die ware 
beoefening van ons pastorale mandaat. 

LaCugna sit ’n praktyk vir teologie uiteen wat oikonomia 
en  theologia saamsnoer in doxologia. Doksologie, as 
lofprysingsgebaar tot God, sluit alle menslike handelings in. 
Die verhoudingsmatige aard van die geloofsgemeenskap dui 
ook verder op die noodsaaklikheid van die vestiging 
van  gesonde verhoudings tot bevordering van eenheid in 
die  geloofsgemeenskap waarby pastoraat noodwendig 
doelbewus en aktief betrokke is. 

Volgens LaCugna is praktiese teologie die pad na eenheid 
met  God. Persone, goddelik of menslik, is bedoel om 
in  liefdeskommunikasie met mekaar te bestaan en 
daarom  is  hierdie visie ook fundamenteel wat pastorale 
verantwoordelikheid betref aangaande die sosiale gemeenskap 
as ’n teken vir die wêreld van die uiteindelike bestemming van 
alle geskape wesens. La Cugna se werk aangaande ’n 
relasionele verstaan van die Triniteit bring deurbraak tot ’n 
praktiese verstaan van hoe God is. ’n Relasionele verstaan van 
die Triniteit lewer ’n bydrae tot diepsinnige teologiese 
teorievorming vir die hedendaagse pastoraat. Volwaardige 
godsdienstige aandag word aan  mense gegee. Welwees en 

http://www.indieskriflig.org.za


Page 9 of 9 Original Research

http://www.indieskriflig.org.za Open Access

genesing in persoonlike onderlinge verhoudings kan op ’n 
teologies geregverdigde wyse in oënskou geneem word en ’n 
sinvolle bydrae kan tot die verbetering van verhoudings in die 
publieke arena gelewer word. Strukture van oorheersing 
word ondersoek deur die kwaliteit van die verhouding te 
monitor as deel van pastorale sorg. Die tyd wat die kerk 
eenkant staan en ’n blinde oog draai vir onreg, is verby, want 
sinvolle betrokkenheid word voor oë gestel. Toegeligte 
hedendaagse pastorale sorg dra by tot die kragtige opbou van 
demokratiese verhoudings in die krag van die Heilige Gees, 
wat grootskaalse welsyn in verhoudings laat floreer. 

Aangesien verhoudings integraal is tot die veld van die 
pastoraat  en LaCugna se relasionele verstaan van die 
Triniteitsverhoudings ook in die veld van dogmatiek 
beklemtoon word, is daar in hierdie artikel aangedui hoe 
hierdie verstaan van die Triniteit die pastoraat sou kon toelig 
tot ’n dieper begronding van die veld.

Erkenning
Mededingende belange
Die outeur verklaar dat daar geen finansiële of persoonlike 
verbintenisse is wat die skryf van hierdie artikel nadeling 
kon beïvloed nie.

Outeursbydrae
A.B. is die enigste outeur van hierdie navorsingsartikel.

Etiese oorwegings
Hierdie artikel het alle etiese standaarde gevolg vir navorsing 
sonder direkte kontak met, en deelname van mense.

Befondsing
Die outeur het geen finansiële ondersteuning vir die 
navorsing, outeurskap en/of publikasie van hierdie 
navorsingsartikel ontvang nie.

Databeskikbaarheidsverklaring
Datadeling is nie van toepassing op hierdie navorsingsartikel 
nie omrede geen nuwe data geskep of ontleed is nie.

Vrywaring
Die menings en sienings wat in hierdie navorsingsartikel 
voorkom, is dié van die outeur en weerspieël nie noodwendig 
die amptelike beleid of posisie van enige geaffilieerde 
instelling, befondser, agentskap of dié van die uitgewer nie. 
Die outeur is verantwoordelik vir hierdie artikel se en 
inhoud.

Literatuurverwysings
Donovan, A.A., 2000, ‘The Trinity, pastoral theology, and Catherine LaCugna: The 

trajectory of a frienship’, Horizons 27(2), 354–359. https://doi.org/10.1017/
S0360966900032631

Fiddes, P.S., 2001, Participating in God: A pastoral doctrine of the Trinity, Westminister 
John Knox, Louisville, KY.

Groppe, E.T., 2002, ‘Catherine Mowry La Cugna’s contribution to trinitarian theology’, 
Theological Studies 63(4), 730–763. https://doi.org/10.1177/004056390206300404

LaCugna, C.M., 1985, ‘The relational God: Aquinas and beyond’, Theological studies 
46(4), 647–663. https://doi.org/10.1177/004056398504600403

LaCugna, CM., 1989, Can liturgy ever again become a source of theology? Studia 
Liturgica, 19,1, Mar 01, 1989. 

LaCugna, C.M., 1991, God for us: The Trinity and Christian life, Harper, San 
Fransisco, CA. 

LaCugna, C.M., 1992, ‘The practical Trinity’, The Christian Century, July 15–22, 1992, 
pp. 678–682.

Louw, D.J., 2014, ‘Theory formation within the interplay between pastoral theology 
and practical theology towards a hermeneutics of care and counselling’, The 
Pastoral Journal for Life Care and Spiritual Healing 1, 47–72.

McClure, B., 2012, ‘Pastoral care’, in B.J. Miller-McLemore (ed.), The Wiley-Blackwell 
companion to practical theology, Blackwell Publishing Ltd, Hoboken, NJ. 
pp. 267–278

Medley, M.S., 1998, ‘God for us and with us: The contributions of Catherine LaCugna’s 
trinitarian theology’, Lexington Theological Quarterly 35(4), 219–234.

Osmer, R.R., 2008, Practical theology: An introduction, Wm B Eerdmans Publishing 
Co., Cambridge.

Pembroke, N.F., 2011, ‘Space in the Trinity and in pastoral care’, The Journal of Pastoral 
Care & Counseling 65 (2), 1–10. https://doi.org/10.1177/154230501106500203

Smith, J., 2020, ‘The trinitarian dance with culture: Trinity as the missiological 
optic  for  understanding culture’, Missiology 48(2), 154–168. https://doi.
org/10.1177/0091829619887386

Sperry, L., 2002, Transforming self and community. Revisional pastoral counceling and 
spiritual direction. The Liturgical Press, Collegeville, MN. 

Steyn, J., 1967, Die bybelse beskouing van die mens as eenheid en die betekenis 
daarvan vir die sielesorg, BD-verhandeling, Universiteit Pretoria.

Strawn, B.D., 2014, ‘Theology for better counseling: Trinitarian reflections for healing 
and formation’, Perspectives on Science & Christian Faith 66(1), 60–61. 

Toohey, D., 2010, ‘Practical impications of the trinitarian life for us’, Compass 4, 24–28.

Venter, R., 2012, ‘Triniteit en etiek: Van ’n relasionele God tot ’n etiek van die ander’, 
In die Skriflig/In Luce Verbi 46(1), 52. https://doi.org/10.4102/ids.v46i1.52

Venter, R., 2022, ‘The triune God in South African systematic theology since 1976’, in 
H. Van der Westhuizen (ed.), Reader in trinitarian theology, pp. 1–8, University of 
Johannesburg Press, Johannesburg.

Vorster, J.M., 2004, Ethical perspectives on human rights, Potchefstroom Theological 
Publications, Potchefstroom.

Vosloo, R., 2022, ‘The Trinity and participation’, in H. Van der Westhuizen (ed.), Reader 
in trinitarian theology, pp. 411–425, University of Johannesburg Press, 
Johannesburg.

http://www.indieskriflig.org.za
https://doi.org/10.1017/S0360966900032631
https://doi.org/10.1017/S0360966900032631
https://doi.org/10.1177/004056390206300404
https://doi.org/10.1177/004056398504600403
https://doi.org/10.1177/154230501106500203
https://doi.org/10.1177/0091829619887386
https://doi.org/10.1177/0091829619887386
https://doi.org/10.4102/ids.v46i1.52

	LaCugna se relasionele verstaan van die Triniteit: ’n Teologiese begronding van die pastoraat
	Inleiding
	Die werk van Catherine LaCugna
	Benadering tot trinitariese teologie
	Relasionele ontologie en konsep van persoon wees
	Die verhouding van die drie-enige God met die mens 
	Die praktiese aard van die Triniteit

	Die verband tussen teologie en doksologie
	Die relasionele aard van die geloofsgemeenskap
	Samevatting en gevolgtrekking
	Erkenning
	Mededingende belange
	Outeursbydrae
	Etiese oorwegings
	Befondsing
	Databeskikbaarheidsverklaring
	Vrywaring

	Literatuurverwysings


