In die Skriflig / In Luce Verbi
ISSN: (Online) 2305-0853, (Print) 1018-6441

e AOSIS

Page 1 of 9 . Original Research

LaCugna se relasionele verstaan van die Triniteit: 'n
Teologiese begronding van die pastoraat

Author:
Annelle Barnard' ®

Affiliation:

1Unit for Reformational
Theology, Faculty of
Theology, North-West
University, Potchefstroom,
South Africa

Corresponding author:
Annelle Barnard,
Barnard.Annelle00@gmail.
com

Dates:

Received: 25 Sept. 2023
Accepted: 10 Apr. 2024
Published: 06 June 2024

How to cite this article:
Barnard, A., 2024, ‘LaCugna
se relasionele verstaan van
die Triniteit: 'n Teologiese
begronding van die
pastoraat’, In die Skriflig
58(1), a3022. https://doi.
org/10.4102/ids.v58i1.3022

Copyright:

© 2024. The Author.
Licensee: AOSIS. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Read online:

E E Scan this QR

code with your

' smart phone or
E mobile device
to read online.

CrossMark

LaCugna’s relational understanding of the Trinity: A theological embedding of the pastorate
During the long history of the separation between theology and spirituality, the Trinity was
regarded as an abstract theory with the result that the character of the pastorate to some extent
developed correspondingly narrowly. In this article, it is indicated how a relational
understanding of the Trinity could inform pastorate to a deeper theological grounding of the
field. Catherine LaCugna’s valuable contribution to a relational understanding of the Trinity,
points to the integral importance of the right relationship between God and humanity. The
immanence of a triune God — God with us, with us and for us, a fusion between the divine and
the human in oikonomia —is necessarily the healthy spiritual relational climate within which the
church can practically and meaningfully operate; from confession to liturgical expressions in
diakonia, koinonia and doxologia, and to ministry practices at all levels of pastoral care of the
faith community.

Contribution: The implications of the findings are a radical far-reaching change of spiritual
approach within the church, contributing to a deeper and more serious practical application of
relational principles for church leadership, pastoral caregivers and church members. Christians
are to become more vividly aware of their relational responsibility in Christ, deliberately and
creatively working towards their noble goal and upward call of God.

Keywords: Pastoral care; Trinity; relational Trinity; LaCugna; relationships; faith-based
body.

Inleiding

Pastorale sorg as 'n eeu-oue element van die godsdienstige lewe en organisasie kan omskryf word
as godsdienstige aandag wat aan ander gegee word. Volgens kerkinstelling (tradisionele kerk), is
hierdie aandag een van die basiese verantwoordelikhede van godsdienstige leierskap (Osmer
2008). Sonder twyfel hang pastorale sorg ten nouste saam met genesing en hulpverleningsfunksies.
Pastorale sorg is 'n helpende professie wat poog om 'n verhouding van hulpverlening met mense
te ontwikkel, asook 'n weg te vind om vrae oor geloof en oor algemene lewenskwessies te hanteer.
Die betrokkenheid van liefde dui noodwendig op verhoudingsmatigheid so eie aan pastorale
uitreik na die naaste. Daar word aanvaar dat die liefde van God vleesgestalte kry in die vorm van
naasteliefde en selfliefde (McClure 2012:269).

Ten spyte van ons duidelik-omlynde Christelike tradisie, kan die effektiwiteit van hedendaagse
pastoraat bevraagteken word. Louw (2014:48) stel die volgende vraag in sy artikel: Wat is die
ABC van pastorale sorg en berading, en watter soort teorie behoort die dryfkrag agter die
bedieningspraktyk van pastorale sorg te wees? Hierdie vrae dui op eietydse onsekerheid of te
wel onduidelikheid wat die teologiese karakter van hedendaagse pastorale sorg betref. 'n
Leemte in karaktervorming van pastoraat word hier bemerk. Die doel van Louw se artikel is om
op die unieke eiesoortige teologiese karakter van pastorale sorg te fokus. Louw (2014) stel die
probleem so:

Without theory and uncertainty about the unique feature and character of pastoral theology, the pastoral
ministry becomes merely a repetition of theories in human sciences with a little bit of Christian castor
sugar to maintain a pastoral image. (n.p.)

Uitstekende teorie behoort te verhoed dat die praksis bloot gereduseer word tot betrokkenheid by
daaglikse gebeurlikhede of slegs 'n handleiding vir aksie word (Louw 2014:48). Teorievorming in
pastorale sorg het 'n ernstige probleem en gevolglik ‘n dringende kwessie in akademiese sirkels
geword. Louw verwys verder na Sperry (2002:3) wat gewaarsku het teen die gevaar van
psychologization of spirituality, en die unieke bydrae van pastorale sorg as geestelik rigtinggewend

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access


http://www.indieskriflig.org.za
https://orcid.org/0000-0001-9966-3418
mailto:Barnard.Annelle00@gmail.com
mailto:Barnard.Annelle00@gmail.com
https://doi.org/10.4102/ids.v58i1.3022
https://doi.org/10.4102/ids.v58i1.3022
http://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.4102/ids.v58i1.3022=pdf&date_stamp=2024-06-06

beklemtoon het. Pastorale sorg is nie net sielkunde in 'n
Christelike raamwerk nie. Dis 'n teologiese dissipline wat tot
‘'n unieke bron verbind is. Pastorale sorg as cura animarum
moenie van sy wortels van caritas en diakonia vervreem word
nie.

Sielesorg is die herderlike handelswyse wat aan
kerkverantwoordelikes opgedra word in Handelinge 20:28.
Die verband tussen Jesus se kruisiging en sy versorgingstaak
as Herder, word in 1 Petrus 2:24-25 bevestig. Versoenende
vredewatdeur die Herder vir diehele mensdom bewerkstellig
word, soos in Hebreérs 13:20 beskryf word, dui noodwendig
op ‘'n verhouding (Louw 2014:59). God as gasvrye Vriend en
lewenslange Vennoot is ons keuse vir pastorale interaksie
wat die genade van God en die menslike nood vir redding en
intimiteit met die nodige sensitiewe erns hanteer. Hierdie
benadering bring ons terug na ‘n belyning met konvensionele
geskiedenis soos in die Skrif voorgehou word (Louw 2014:67).
Dit kan gesé word dat die tradisie van cura animarum ingebed
is in sapienta eerder as bloot in scientia.

Die belangrikheid van verhouding kan nie oorbeklemtoon
word nie. Pastorale sorg ontmoet mense met diep en
opregte empatie waar hulle in hulle menswees is. Pastorale
kommunikasie reken op die werking van die Heilige Gees
(Ef 3:16). Christelike geestelikheid oortref die beperkings
van bloot psigologiese ervarings en pneumatologiese
waarnemings (Louw 2014:71). Met verdere refleksie op
verhoudings, kan die kwaliteite van verhoudingsaspekte
s00s gee-en-neem in meer diepte nagespeur word (Strawn
2014). Ter verryking word die begrip van verhouding
binne die Drie-eenheid, hoe die verhouding tussen God en
mens daar moet uitsien, en hoe die verhouding tussen
mense onderling beoefen kan word tot genesing en
verhoudingswelsyn van die mens, in hierdie artikel
bespreek.

Die Triniteit word beskou as die basiese en onderskeidende
Christelike leerstuk wat as die belydenis van die Christelike
wyse om God te identifiseer, voorgehou word. Die Drie-
eenheid moet die karakter van die hele teologie bepaal
(Venter 2012), en die relevansie daarvan vir die samelewing
moet onderstreep word (Venter 2022:1). Een van die mees
betekenisvolle en verreikende verwikkelings in die huidige
nuwe belangstelling is, volgens Venter (2012), die klem op
die relasionaliteit van God, aangesien dit moontlikhede skep
om ingrypend oor die Christelike verstaan van God te praat.
Meer nog, dit resoneer met eietydse waardering vir sosiale
alteriteit en andersheid, asook met die verstaan van fisiese
verskynsels binne die kwantum-kosmologie.

Die verstaan van die pastoraatdilemma en die moontlikheid
van ‘n sinvolle teoretiese basis vir pastoraat, begin uit
LaCugna se werk na vore tree. In haar artikel, “The practical
Trinity’, verduidelik LaCugna (1992) dat die leerstelling van
die Triniteit in die laaste 15 dekades 'n ondergeskikte rol
gespeel het ten opsigte van Christelike opleidingsprogramme
en denke, aangesien dit beskou was as 'n abstrakte teorie —

Page 2 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

iets wat min mense verstaan en sonder praktiese toepassing
in die Christelike geloof. Daar was egter etlike voorlopers
soos Karl Barth (1886-1968), wat met sy Church dogmatics die
pad gebaan het, gevolg deur Karl Rahner (1904-1984), met 'n
intensiewe studie van die Triniteit, The Trinity. Venter (2022:2—
3) dui aan dat hierdie twee werke beskou kan word as die
dryfveer vir die belangstelling in die Triniteit in die twintigste
eeu. 'n Oplewingsontploffing in kerkkringe aangaande
belangstelling in die trinitariese leerstelling is egter eers in
die laaste klompie jare opgemerk (LaCugna 1992:678; Vosloo
2022:411).

‘n Relasionele verstaan van die Triniteit het die potensiaal
om ons nuut te laat dink oor verskeie aspekte van die
teologie soos, onder andere, antropologie, en daag ons uit
om onsself te verstaan as persone in verhoudings eerder as
geisoleerde individue (Vosloo 2022:411-412). Dit is dan veral
ook die deelname aan verhoudings wat in 'n relasionele
verstaan van die Triniteit na vore kom. Deelname is die
kernargument van Fiddes (2001:12) se Participating in God: A
pastoral doctrine of the Trinity, en die doel van hierdie werk
word as 'n wegbeweeg van observasie en 'n beweeg na
deelname toe beskryf.

Die temas van verhoudings is dus prominent in die teologiese
refleksie oor die Triniteit. Ook in die veld van pastorale sorg
is verhoudings integraal. Die pastoraat se eiesoortige
identiteitlé daarinom God sekaraktervanbemoeienismaking,
deernis, en sorg in die reis saam met mense te beliggaam.
Pastorale sorg gaan in wese oor die beliggaming van die
wese en praksis van 'n verhoudingsgerigte God. In hierdie
artikel sal daar argumenteer word dat teologiese refleksie op
die relasionele verstaan van die Triniteit, soos gesien in die
werk van LaCugna, 'n bydrae kan lewer tot die veld van die
pastoraat en die dieper teologiese begronding daarvan.

Die werk van Catherine LaCugna
Benadering tot trinitariese teologie

Die metodologiese basis van LaCugna se werk, wat as haar
belangrikste bydrae aangaande die trinitariese teologie
beskou kan word, plaas die klem op die verband en eenheid
tussen oikonomia en theologia, die sogenoemde ekonomiese
Triniteit en die immanente Triniteit. Dit beteken dat
trinitariese teologie onlosmaaklik met Christologie en
Pneumatologie verbind is. Christologie en Pneumatologie
word dan soos 'n fontein wat opspring tot die verstaan van
die identiteit van 'n drie-enige God.

LaCugna gee erkenning aan die werk van voorlopers soos
Athanasius, die Kappadosiérs, en Augustinus wat die
verstaan van Vader, Seun en Heilige Gees onderskeidelik en
in verhouding gesamentlik as deel van een God geformuleer
het. LaCugna bespreek die Kappadosiérs se verstaan van
God as baanbrekerswerk op drie vlakke. In die eerste plek is
dit relasioneel, persoonlik en gedeel. Tweedens, is daar geen
ondergeskiktheid tussen die Vader en die Seun nie. In die
derde plek, word dit uit die ekonomie van verlossing afgelei
(LaCugna 1991:388-391).



http://www.indieskriflig.org.za

Hulle het gepoog om ontologiese ondergeskiktheid,
modalisme, en triteisme te vermy. Tog, al was dit nie die
bedoeling nie, is 'n rigting ingeslaan wat die ekonomie van
verlossing betref wat na ‘n onderbeklemtoning van God se
teenwoordigheid sou lei. Die fokus was op die innerlike self-
verhouding van God eerder as God se verhouding met ons.
Die leerstelling van die Triniteit kon slegs praat van Triniteit
as perfek, ewig, opgesluit in God self, in verhouding met
God self, maar in wese nie in verhouding met ons nie.
Daardeur het trinitariese teologie verder abstrak geraak en
nog meer afgeskei van God se otkonomia (Medley 1998:221).
Die bydraes van Aquinas en Palamas tot die Middeleeuse
teologie toon sterk persepsies van skeiding tussen God se
innerlike lewe en God se teenwoordigheid in hierdie wéreld.
LaCugna merk op dat, in gesprekke en refleksie, die God van
filosowe sterk na vore gekom het, terwyl die God waarvan
die Bybel eintlik getuienis gee, na die agtergrond verskuif
het. Die trinitariese leerstelling het meer van die trinitariese
geloof afgeskei geraak.

In haar werk, The practical Trinity, verwys LaCugna (1991) na
hierdie tradisionele begrip aangaande die immanente
Triniteit wat hedendaags deur die werk van Katolieke en
Protestantse teoloé na bybelse konsepte teruggeskuif word.
Die trinitariese leerstelling word so te sé gerehabiliteer en in
‘n staat van herlewing gebring. LaCugna beklemtoon die
immanensie van God — God met ons, by ons en vir ons. Deur
terug te keer na meer konkrete bybelse beelde en konsepte,
na liturgie en geloofsbelydenis, het dit duidelik geword dat
die bedoeling van die leer was om die plek van Christus in
ons verlossing, asook die plek van die Gees in ons
heiligmaking te openbaar, dat ons sodoende iets van die
misterie van God se ewige wese kan begryp. Deur meer op
die misterie van God met ons, God vir ons te fokus en minder
op die natuur van God self, kan die leerstelling van die
Triniteit weer sentraal in ons geloof gevestig word soos wat
in die Christelike retoriek nog altyd weerklink het. Die
leerstelling kan in die eerste plek beskou word as 'n
opsomming van wat ons glo van Christus en die Gees; en
tweedens, as die eintlike konteks van ons Christelike
teologiese onderneming in die geheel (LaCugna 1992:678).
Hierdie nuwe begrip met betrekking tot die immanensie van
God is van besonderse belang in die pastoraat, waar op
verhoudings gekonsentreer word. Die sentrale plek van die
Triniteitsleerstelling en praktiese implikasies daarvan kom in
LaCugna se werk duidelik aan die lig.

LaCugna (1991:380) is egter versigtig om nie 'n spesifiek
intragoddelike struktuur op die menslike gemeenskap te
projekteer nie. Haar fokus op die praktiese aard van die
Triniteitsleer gee daarom uiting aan 'n trinitariese teologie
wat deurdrenk is met die idee van die ekonomie van
verlossing as die pad van God se glorie (LaCugna 1991:377).

Verlossing staan duidelik sentraal tot ‘n relasionele verstaan
van die Triniteit. LaCugna se omskrywing van verlossing
beklemtoon die praktiese aard daarvan. Die hart van die
Christelike geloof is die ontmoeting met God in Christus, wat
ons eenheid met God sowel as ons kommunikasie met

Page 3 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

mekaar moontlik maak. Die persoonlike en kommunikatiewe
dimensie van die Christelike geloof is onafskeidbaar verbind.
In Efesiérs 1:13-14 vind ons 'n opsomming van die basiese
onderwerpmateriaal van die trinitariese teologie: God het
ons van ewigheid af geseén; God het ons in Christus
uitverkies om heilig en sonder gebrek voor God in liefde te
wees; God begeer om met ons in die intimiteit van ‘n familiére
verhouding te leef. In Christus is ons verlos en ons sondes
vergewe deur die bloed wat aan die kruis gestort is. God
beplan om alle dinge met Homself te herenig en daarom
word ons daartoe deur die Gees van God verseél. Ons weet
ook wat ons deel is, naamlik om met lofprysing tot eer en
verheerliking van God te lewe. Dit is die verslag van n
verlossingsgeskiedenis wat begin met God wat in liefde
uitreik na sy skepsels en eindig in alle dinge wat in God
herenig word.

Die God van die verlossingsgeskiedenis word leer ken,
liefgekry, en aanbid in die loop van 'n nog-in-wording
verhouding tussen God en sy mense. Die sentrale kenmerk
van Israel se geskiedenis wat by Sinai begin het, is
verbondsliefde. In die lewe, lering, dood, en opstanding van
Christus bereik die heilsgeskiedenis 'n beslissende uitkoms.
Die werk van God in Christus word in die transformerende
werk van die Heilige Gees, in die eskatologiese uiteinde van
die skepping en die vervulling van alles in God voortgesit.
Die Christelike leerstelling van God is nie abstrak wat die
hemelse of die aardse bestaan betref nie. Triniteit is eintlik die
normatiewe Christelike model om te verstaan wie God is.
Dit kan nie geskei word van wie ons nou is en wie ons gaan
word nie.

Die trinitariese leerstelling help ons om onder andere te
verstaan wat die Evangelie van ons verwag, hoe persoonlike
bekering verband hou met sosiale transformasie, en wat regte
verhoudings binne die Christelike gemeenskap en die wyer
gemeenskap behels. Die leerstelling van die Drie-eenheid is
van nature in verbintenis met die kerk se belydenis en
liturgiese uitdrukkings van regte verhouding soos in Efesiérs
voorgehou (LaCugna 1992:679). Die praktiese aard van
soteriologie as 'nintegrale deel van die Triniteitsverhoudings,
word hier bevestig.

Relasionele ontologie en konsep van persoon
wees

Die metafisiese beskouing van substansie het die teologiese
refleksie in die geskiedenis van die kerk ten opsigte van
die Triniteit stewig gevestig. Augustiniaanse teologie het
bygedra tot die vestiging van die individualistiese konsep
van persoonlikheid, wat volgens LaCugna, uiteindelik eerder
n skeiding tussen teologie en soteriologie veroorsaak het.
Die innerlike lewe van God, naamlik die selfverhouding
tussen Vader, Seun en Heilige Gees na mekaar toe, was die
fokus in die teologie na Nice (LaCugna 1992:680). Aangesien
die trinitariese leerstelling normatief is vir Christelike
teologie, het LaCugna se werk nuwe visie met betrekking
tot die verstaan van menslike persoonwees geopen.
Persoonlikheid vergestalt die betekenis van wese. Hypostasis



http://www.indieskriflig.org.za

is die wyse van God se ousia. ‘'n Persoonlike ontologie fokus
op persoonwees, relasionaliteit, en gemeenskap as die wyse
van bestaan. Verhouding ontspring vanuit die drie-enige
God se onuitspreeklike, konkrete en ekstatiese persoonlike
bestaan. LaCugna se volgehoue refleksie aangaande
relasionaliteit as 'n alternatief vir bogenoemde metafisiese
benadering, word as 'n besondere bydrae beskou. Die
uiteindelike of finale beginsel van alle bestaan is ‘n
persoonlike verhouding en nie onpersoonlike substansie nie.

Om-te-wees is om-in-gemeenskap-te-wees.

Volgens LaCugna kan 'n beter verstaan van die betekenis van
persoon verkry word wanneer verstaan word dat die kategorie
van die relasionele hier onderliggend is. Relasionele dui
verwysing van een ding tot 'n ander aan en daarom kom
hierdie kategorie geniaal van pas in die trinitariese tradisie
waar onderskeid in die Godheid ingebring kan word sonder
om verdeeldheid te veronderstel.

LaCugna verwys na Aquinas se metafisiese redenasie
rondom die moontlikheid van hoe God in verhouding is. 'n
Ware verhouding is inherent deel van die ware natuur van
iets soos Vader-Seun, terwyl 'n logiese verhouding verband
hou met rede en intellek wat iets met iets ander verbind.
Volgens Aquinas kan God in God se perfektheid en met die
goddelike eienskappe wat God inherent besit, nie anders nie
as slegs in ware verhouding [esse ad] wees. Verhouding kan
nie van God se goddelike essensie verskil nie (LaCugna
1985:654-655).

Die strukturele en teologiese analise van Aquinas toon dat
die sentrale kategorie waardeur ons tot 'n verstaan van God
kan kom, verhouding is. Die vraag of God 'n ware verhouding
met die skepping het, word duidelik wanneer hierdie kwessie
binne die konteks van trinitariese teologie ondersoek word.
Kontemporére trinitariese teologie herontwikkel rondom die
kategorie van die relasionele. Dit maak dit moontlik om die
onderskeid tussen God se een-wees en drie-wees, waardeur
God se ware verhouding tot die skepping moontlik ontken
kon word, weldeeglik te oorbrug. Die vraag is hoe trinitariese
refleksie vervolgens verskerp kan word om hierdie relasionele
ontologie van persoonwees na die manier waarop ons dink
oor God as Persoon in die skepping en/of ekstern tot die
skepping te vorm. Terwyl die natuur van God is om in-
verhouding-na en in-verhouding-tot te wees, kan ons in die
trinitariese raamwerk van selfverhouding van God die
moontlikheid dat God in 'n ware verhouding tot die skepping
staan, heroorweeg. In God is ware verhouding op interne
aksie gebaseer en nie op eksterne skeppingsaksies nie. Ware
verhoudings in God volg op aksies wat te doen het met
prosesse wat binne God plaasvind en nie buite God gaan nie.
Die verlossingsgeskiedenisperspektief wys God se essensiéle
belang om met sy ander 'n ware verhouding te handhaaf. Die
moontlikheid van goddelike selfgenoegsaamheid waarin
God alleen en afgesny van die mens buite die skepping staan,
word geheel en al van die toneel verwyder. God is persoonlik,
want God is relasioneel en nie andersom nie. Die naam God is

Page 4 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

basies 'n relasionele term. God word so genoem omdat n
ware verhouding tussen God en God se skepping deurlopend
bestaan.

Verder stel LaCugna dit duidelik dat die vryheid van God nie
deur 'n ware verhouding tussen God en die skepping wat
hier veronderstel word, gekompromiteer word nie. Die
ontologiese onderskeid tussen God en die wéreld word ook
nie uitgewis nie. Vryheid in 'n teologiese sin is primér n
intensionele aktiwiteit en nie 'n metafisiese inperking nie. In
relasionele of liefdesontologie, beteken vryheid nie om 'n
wye spektrum van keuses te hé nie, maar 'n vryheid vir en
vryheid tot en na die ander toe. Vryheid beteken selfverloéning
[kendsis] wat vir die mens net gedeeltelik moontlik is, maar
God het die absolute kapasiteit daartoe. In persoonsontologie
is selfverloéning 'n kenmerk van vryheid. Absolute vryheid
beteken absolute selfverloéning. Die skepping is inderdaad
die resultaat van God se self-leegmaak in God se ander
(LaCugna 1985:659-663).

Die godsdienstige gemoed het geen ware belang in 'n God
wat eensydig of selfvoldaan is nie, of 'n God wat nie werklik
relasioneel is nie, maar die godsdienstige gemoed is in ekstase
om te ontdek dat die naam van God wat so ten volle by die
skepping betrokke is, ‘n belofte beteken om altyd daar te
wees. Relasionaliteit is die hart van wat dit vir God beteken
om God te wees.

Die beeld van die immanente Triniteit word dikwels gesien
as die hemelse komitee van Persone waar ewe-gelykheid tussen
die Vader, die Seun en die Heilige Gees gehandhaaf word.
Geensins word verstaan dat drie afsonderlike gode in 'n dalende
hiérargie geposisioneer is nie. Die beeld van die Triniteit
word egter normaalweg nie in verband gebring met die visie
van die Efesiérs-skrywer nie wat dui op God se oop en
dinamiese lewe van gee-en-ontvang waarin die mensdom
genadiglik as welkome vennoot ingesluit word nie. God, as
noodwendig persoonlik en relasioneel, sluit die mens in as
deel van die hemelse komitee.

Ons het reeds gesien dat die gelykheid van die Persone in
die Drie-eenheid 'n belangrike aspek van die Triniteit is.
Die vraagstuk aangaande die gelykwaardigheid van
persone in pastorale-sorgverhouding vind aansluiting by
‘n trinitariese beskouing van drie gelykwaardige Persone
in die Godheid. Arius se voorstel dat Jesus Christus
vanweé sy verlossingswerk en sy middelaarskap tussen
God en mens, Hom minder as God sou maak, is deur teoloé
weerspreek. Jesus Christus as goddelike Persoon, gelyk aan
God, ten volle God, en ten volle mens, is essensieel vir ons
verlossing. So is ook die Heilige Gees van dieselfde natuur
as God en gelyk aan God. Die vraag is egter hoe die gaping
tussen Christus se menslikheid en goddelikheid oorkom
kan word, en hoe moet die homoousios van God in terme
van Christus se lyding verstaan word. Teoloé van die vierde
eeu se argument was dat God nie kan ly nie. Hoe kan
Christus dan God wees? Die slotsom wat bereik is, is dat
Jesus homoousius is met God in sy goddelikheid, maar nie in



http://www.indieskriflig.org.za

sy menslikheid nie. Catherine LaCugna (1991/1992)
oorbrug hierdie gaping in haar vertolking van die
leerstelling van die Triniteit deur op die onlosmaaklike
verband tussen iokonomia en theologia te wys.

LaCugna (1991) hou die Kappadosiaanse ontwikkeling van
verhoudingstaal, persoonlikheid, en kommunikasie voor as
‘n praktiese voorbeeld vir die kerk. Net soos wat God in
verhouding bestaan, so bestaan mense ook slegs in en deur ‘n
verhouding met God, met ander mense en met die geskape
weéreld. Volgens hierdie siening bestaan mense nie met 'n
individualistiese natuur of selfbestaan as voorafgaande tot
self-uitdrukking nie. Persoonwees is noodwendig 'n oop en
ekstatiese realiteit wat in ‘n verhouding bestaan. Hierdie
ontologie van die relasionele, verskaf 'n ondersteunende
regstelling van baie neigings tot onpersoonlike en
ontmenslike optredes in ons tyd. Persoonwees word dikwels
tot individuele selfbewustheid of tot die produk van sosiale
verhoudings verskraal.

Die menslike persoon is teonomies. LaCugna (1991) handhaaf
die beskouing dat die mens nie self of ander bestuur nie, maar
dat 'n persoonlike God aan die stuur is. Aangesien God se
lewe vir ons verhoudingsgewys funksioneer, word die mens
in terme van persoonlike kommunikasie met God, met ander,
en met die skepping gemeet. Elke unieke mens, geskep na
imago Dei, kan daarom die betekenis van waarlik menswees
en mensword verteenwoordig. Mense word daarom geroep
om persoonwees uit te leef op ‘n manier wat transformeer tot
wie God vir ons is. Om dus ten volle mens te word, kan as
imago Trinitatis verstaan word. Verder, om trinitariese geloof
te leef, beteken om soos Jesus te leef in totale godsvertroue as
n genadige, genesende, vergewende teenwoordigheid wat
die uitgeworpene en vreemdeling verwelkom en alle
verhoudings waar misbruik en onderdrukking voorkom, uit
te daag. Om God se lewe te lewe, beteken ook om in die krag
van die Heilige Gees 'n deugsame, heilige, en kreatiewe lewe
van wedersydse vriendskap en liefde uit te leef (Medley
1998:227).

Die verstaan van persoonwees kan die praktiese en politieke
raamwerk tot die refleksie aangaande die betekenis van
menswees en verhoudings word. Lewe en deelname aan die
lewe van God, beteken om op die mees diepgaande wyse
moontlik in die hele ekonomie van God in te beweeg deur die
beliggaming van die lewe van Jesus Christus, die belewing
van die Heilige Gees, en die belewenis van gemeenskap met
alles wat bestaan (Medley 1998:226-227).

Persoonlike vryheid (van God en mens) is die balans tussen
eie uniekheid en gemeenskaplikheid. Dis 'n kwessie van 'n
balans tussen selfliefde en selfgee. Dit is ook die kapasiteit
om vryelik te kies om te transendeer na ander sonder dat
daar enige onduidelikheid of onsekerheid met betrekking tot
spesifieke persoonlike identiteite kan ontstaan (Pembroke
2011). 'n Polifoniese perspektief behels die erkenning van die
self, gevorm deur die perigorese dans van oorspronklikheid,
spontaneiteit, diversiteit en speelsheid. In perichoresis bly die

Page 5 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

verbintenis konstant, terwyl persoonlikhede in en uit beweeg
in die dans wat in ewig-ritmiese-diverse drama voortgaan en
nooit afgesny, voorgeskryf, of herhaal word nie (Medley
1998). Fiddes (2001) beklemtoon ook perichoresis as ‘n konsep
wat die taal van deelname eerder as observasie gebruik.

Die verhouding van die drie-enige God met die
mens

God is wie en wat God is, en vanuit 'n goddelike vryheid wat
hier ter sprake is, is die wéreld nie as ex nihilo geskep nie,
maar as ex amore, excondilectione. Vanuit goddelike vryheid en
guns is die wéreld uit niks anders nie as uit goddelike liefde
geskep. Vir Zizioulas, soos deur LaCugna aangehaal, word
liefde met ontologiese vryheid geidentifiseer. In die Westerse
kultuur word vryheid dikwels in terme van outonomie en
vryheid van keuse verstaan. Vir La Cugna, word God se
kreatiewe ekstase nie deur die vryewil-karakter van die
skepping gedwarsboom nie. LaCugna se relasionale
ontologie handhaaf nie slegs die aksiomatiese ontologiese
onderskeid tussen God en die skepping nie, maar ook die
eeue-oue Christelike belydenis van die vryheid en
dankbaarheid van die skepping jeens God soos deur
Patristiese teoloé gevestig en onderhou is. God het vryelik
die wéreld geskep sowel as verlos. In teenstelling met
Neoplatoniese filosofie, het hierdie misterie ons trinitariese
teologie van 'n God wat aan ons geopenbaar is, gevorm sodat
ons teologie inderwaarheid en inderdaad met ons spreek.

In LaCugna se werk, God for us: The Trinity and Christian Life,
verduidelik sy dat die kruis die uitdrukking van God se hart
of essensie van God is wat in God se liefde triomfeer oor ‘non-
being’ of dood, of te wel oor geen verhouding. Verder praat sy
nie veel oor die kruis nie. Wat ons wel in die werk van
LaCugna sien, is dat trinitariese teologie primér 'n refleksie
op God se lewe in verhouding met alle lewende wesens in
God se skepping is, en in dieselfde asem, dat die menslike
ervaring van lewe met God, met ander, en met die skepping
onafskeidbaar met mekaar verbind is (Medley 1998).

God behoort tot die sfeer van onbeperkte verhoudings,
onbeperkte kapasiteit vir verhoudings, onbeperkte
aktualisering van verhoudings in die verlede, hede en
toekomstige realiteite. LaCugna (1991) verduidelik dat in
God alleen volle interaksie of ooreenstemming tussen
hypostasis en ousia bestaan, terwyl ons as mense daarenteen
persoonlikheidsgewys en verhoudingsgewys gebrekkig en
onvolmaak daar uitsien. Die mens word deur liggaamlikheid,
historiese, kulturele, en linguistiese omstandighede beperk.

Die rede vir die skepping, volgens LaCugna (1991), 1é geheel
en al in die ondeurgrondelike misterie van God, wat self-
ontspringende en self-kommunikatiewe liefde is. God het nie
nodig om liefgehé te word om te kan liefhé nie, terwyl dit vir
die mens noodsaaklik is om liefde te ontvang om dan te kan
uitdeel. Terwyl God, as nie-geskape wese wat van ewigheid
af daar is, alleen die bron van liefde en die bron van bestaan
is, is ons as geskape wesens die ontvangers van liefde en
bestem en aangestel om tot God se verheerliking en eer te



http://www.indieskriflig.org.za

leef. Ons bestaan in 'n wese-vorm en wese-na-God, en as
sodanig het ons 'n ontologiese verhouding met die ewigheid
(Groppe 2002:750-753).

Die feit dat God homself in die geskiedenis openbaar in die
verkiesing van Israel, die verese Woord, en die gawe van die
Heilige Gees as 'n God wat inisieer en 'n intieme
verbondverhouding onderhou, wys daarop dat die lewe van
God nie net aan God behoort nie. Die verband tussen
verhoudings-ontologie en historisiteit soos deur LaCugna
(1991) verduidelik, lei verder na 'n duideliker verstaan van
wat die praktiese implikasies vir die Christelike lewe is. Die
metafisiese kategorie wat sy gebruik om die misterie van God
se ewige wese, naamlik persoon, gemeenskap, en in-
verhouding-wees te verklaar, word met God se handelings in
die geskiedenisverenig. LaCugna (1991) verenig verhoudings-
ontologie en historisiteit deur hier enerse karakters te
identifiseer. Haar teologies-ontologiese omskrywing van die
wese van God is wees-vir, wees-met, wees-na-skepping, en
wees-in-verhouding in en deur die ewige Woord en Gees. Die
skepping bestaan histories en eskatologies as wees-van en
wees-na-God. Hierdie kategorie wys nie op geslotenheid nie,
maar op openheid na die ander toe.

Groppe (2002:757) verwys na Ruusbroec se taal van
kommunikasie en liefde tot God wat lei tot een liefde waarin
die mens hom- of haarself verloor. LaCugna (1991) se
perspektief op relasionele ontologie sien hierdie mistiese
geestelikheid van relasionele terme soos Ruusbroec
weergegee, as geestelike wysheid. Gegewe dat theologie en
oikonomia onafskeidbaar is, is daar nie 'n ander God as die
God in wie Ruusbroec hier ekstaties opgeneem word nie. Dis
'n God wat bereik kan word deur die mens met metafisiese
abstraksie en die God Wie se ware ontologiese karakter van
vurige liefde ons prakties as deel van onsself kan beleef.

Die praktiese aard van die Triniteit

Dogmatiek dien as 'n hulpbron vir hierdie artikel omdat dit
die inhoud van ons geloof weergee en daadwerklike
implikasies het vir hoe ons leef, wat ons doen, en hoe ons met
ander mense omgaan. LaCugna (1991) se benadering verbind
teologie en soteriologie op so 'n wyse dat trinitariese teologie
‘n onteenseglik praktiese onderneming raak wat met al die
dimensies van die Christelike lewe verband hou. LaCugna
maak 'n kragtige stelling, naamlik dat die leerstelling van die
Triniteit noodwendig praktiese gevolge vir die Christelike
lewe impliseer. Dit het nie net 'n revolusionére uitwerking op
hoe ons dink oor God en oor wat dit beteken om 'n mens te
wees nie, maar verander ook drasties die politieke en sosiale
vorms van lewe wat vir God se oikonomia toepaslik is.

As gevolg van die teologiese neerlaag wat die beskouing
van die Triniteit in die verlede gely het, het dit ook 'n
politieke neerlaag beteken. Die gevolg was Christelike
regverdiging vir magstrukture en patrone soos uitsluiting,
oorheering, seksisme, rassisme, klassisme, en etnosentrisiteit.
Die herintegrasie van hierdie kritiese teologiese beginsel van

Page 6 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

die drie-enige God-vir-ons bied vir ons die nuwe paradigma
vir politieke, sosiale, ekologiese, en ander strukture soos
kerkstrukture. Dit is verhoudings met die karakter van
radikale gelykheid, wedersydse liefde, respek vir uniekheid,
interafhanklikheid, dialoog en insluiting (Medley 1998).

Die beklaenswaardige skeiding tussen teologie en
geestelikheid het 'n lang geskiedenis en 'n verskeidenheid
van faktore soos bybelse eksegese en sistematiese teologie
van teologiese leiers wat tot hierdie skeuring in ons
Christelike mondering bygedra het. LaCugna se trinitariese
teologie van die onskeibaarheid van oikonomia en theologia
bied 'n gepaste sistematiese raamwerk tot artikulasie en die
oorbrugging van hierdie breuk. 'n Praktiese verweefdheid
van die rasionele, affektiewe, en verhoudingsdimensies in
die Christelike lewe word voor oé gestel. 'n Herintegrasie
van rede, wysheid, en liefde word in al die dimensies van die
Christelike karakter ingesluit. Dit beteken dus verder dat die
spekulatiewe en oordenkingsdimensies van teologie
onafskeidbaar van die Christelike karakter is en dat die
teoloog affektief, kognitief, verbeeldingsgewys, diskursief,
stilswyend of deur wuitdrukking, doksologies asook
akademies God in liefde sal nastreef om sodoende krities
belangrike bydraes tot ‘'n volgehoue sistematiese teologie te
kan lewer (Groppe 2002:756).

Die belangrikheid van 'n geintegreerde praktiese bydrae
wat elke dissipel, en by uitstek, die pastorale versorger tot
dienslewering en tot opbouing van verhoudings binne die
liggaam van Christus behoort te lewer, kan onteenseglik uit
bogenoemde afgelei word. Gesien vanuit die perspektief
wat LaCugna bied aangaande relasionele ontologie, is die
kerk slegs kerk deur in verhouding tot God te staan en deel
te neem aan die missie van die Woord en die Gees. Die kerk
bestaan nie as kerk in sy nie, maar wel in wees-van en wees-
na-God, en wees-vir-die wéreld. LaCugna skryf dat die
uitstuur van elke Christen dieselfde is as die missie van
Christus en die Gees, naamlik om die wil en werk van God
te doen. Dit is die verkondiging van die goeie nuus van
verlossing, die bring van vrede en harmonie, en regverdiging
van hoop aangaande die finale terugkeer van alle dinge tot
God.

Groppe (2002:760) verwys na Congar, wat die opmerking
gemaak het dat die kerk geheel en al vir-God en vir-mensdom
is, en 'n totale missie in diens van die mensdom is. In ons era,
gekonfronteer met onophoudelike oorlog en geweld,
wydverspreide armoede en verlatenheid, moedswillige
rassisme, wydverspreide misbruik, en skrikwekkende
omgewingskending, het ons duidelik 'n behoefte aan 'n
teologiese raamwerk wat die kerk se missie tot diensbaarheid
aan die mensdom en die skepping onderstreep (Smith 2020).
LaCugna se teologie gee nie net uitdrukking ten opsigte van
die essensiele missionale karakter van die kerk nie, maar
plaas ook die ekklesiologie ferm binne ‘n trinitariese konteks.

LaCugna se teologie voorsien 'n raamwerk waarbinne die
praktyk van sending herbedink kan word. Praktiese teologie
en dogmatiek as hulpbronne van haar perspektief van



http://www.indieskriflig.org.za

relasionele ontologie, is net soveel 'n transformasie van
onsself as 'n uitreik na ander (Toohey 2010). Suiwer
paternalisme, waar die een wat het gee aan die een wat nie
het nie, is in teenstelling met ware trinitariese gasvryheid.
Die verwelkoming van die vreemdeling in die intimiteit van
jou huishouding verander die gasheer en/of gasvrou net
soveel soos die gas. Daar is geen enkele metode, formule, of
paradigma wat op voldoende wyse die misterie van God kan
kommunikeer nie, maar LaCugna daag die manier van dink
waaraan ons gewoond geraak het, uit. Dit verg dat ou
denkwyses prysgegee moet word tot die skep van nuwe
denke en kreatiewe herformulering van die misterie die
Christelike geloof (Groppe 2002:760-763).

Die verband tussen teologie en
doksologie

Binne die konteks van hierdie artikel gaan dit oor verhoudings
wat God se heerlikheid prys. In LaCugna se teologiese begrip
word drie aspekte of oomblikke deur LaCugna ingesluit:

* Diakonia: die aksies en houding van dissipels wat die
ekonomie van God dien.

e Koinonia: strukture van mensgemeenskappe wat op die
beste manier die kommunikatiewe natuur van God wat
liefde is, demonstreer.

e Doxologia: woorde en gebare en lewens wat God se
heerlikheid prys (Donovan 2000:355).

Diakonia en koinonia is onafskeidbaar van mekaar en behoort
sodanig beoefen te word. Dit beteken dat die gemeenskap van
gemeentelede soos wat hulle by werke rakende die
huishouding van God [oikonomia] betrokke raak deur
hiérargale lyne sny. Met liefdesdiens wat die gemeentelede
verrig in die teenwoordigheid van God se liefde, word groter
eenheid onder mekaar ervaar wat verder na doxologia lei. In
Studia Liturgica (1989) sit LaCugna 'n praktiese teologie uiteen
wat oikonomia en theologia saamsnoer in doxologia. Doksologie,
soos in die werk van LaCugna na vore kom, is meer as net
lofprysing — dit gaan ook oor die aksies en houding,
verhoudings, ons woorde, gebare, en lewenswyses. Eenheid
dui op 'n gesonde verhouding. Volgens LaCugna, is praktiese
teologie die pad na eenheid met God (Donovan 1989).

Die relasionele aard van die
geloofsgemeenskap

In haar werk, The practical Trinity gee LaCugna (1992) 'n
gedetaileerde bespreking van die verreikende implikasies
van die Triniteitsleer. Die leerstelling van die Triniteit is 'n
leerstelling oor God, maar omdat dit 'n leerstelling oor God
is wat lewe met ons deel in die ekonomie van bevrydende
verlossing, en meer nog, omdat dit bevestig dat God
essensieel persoonlik en relasioneel is, is dit ook 'n leerstelling
wat fundamenteel is ten opsigte van die teologie van die
menslike persoon en die teologie van die regte verhouding.
Omdat die Triniteitsleer bevestig dat persone, goddelik of
menslik, bedoel is om in liefdeskommunikasie met mekaar te
bestaan, is die Triniteitsleer ook fundamenteel vir die visie

Page 7 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

vir die sosiale gemeenskap en die visie vir die kerk, wat
bedoel is as 'n teken van die wéreld wat die uiteindelike
bestemming van alle geskape wesens is. Meer nog, uit so 'n
beskouing van die Triniteit ontstaan 'n aantal beginsels wat
‘ndirekte betrekking het op etiek, geestelikheid, ekklesiologie,
en die politiek (Vorster 2004). Die relasionele aard van die
geloofsgemeenskap word duidelik hier omlyn.

Die Triniteitsleer dring daarop aan dat daar geen God buiten
die Persone van die Vader, Seun en Heilige Gees bestaan nie.
Dit beteken dat elke mens en elke geskape wese hulle
oorsprong in 'n persoon het wat gedefinieer is as nie
geisoleerd nie, maar in verhouding is met ‘'n ander.

Volgens definisie is 'n persoon ekstaties, gerig na die ander;
n persoon op grond van ‘n verhouding tot ander. Persone
ken en word geken, gee liefde en word liefgehé en gee vry
uiting aan hulleself. Om aan ‘n persoon te dink buite 'n
verhouding met ander, weerspreek wat met persoon bedoel
word (Steyn 1967). Daarom ook, wat God betref, moet ons nie
aan God in isolasie dink nie, maar God in verhouding met
ander persone. Een van die belangrike eienskappe van die
skuif van substansie-ontologie na relasionele ontologie is dat
die teologiese refleksie aangaande God verbind word met die
ekonomie, waar die goddelike Persone eintlik werklik in ons
geskiedenis bestaan en geken word.

God is persoonlik en nie onpersoonlik nie. God bestaan as
die misterie van Persone in kommunikasie. Koinonia beteken
gedeelde lewe. Daar is een universele kommunikasie. God is
die oorsprong, die onderhoudende basis sowel as die finale
doel van die gedeelde lewe. Persone wat saam bestaan in
ware kommunikasie, deel geluk, hoop, en lyding, en deel ook
verantwoordelikheid. So beleef ons die ware kerk. Die
kommunikasie van God in Christus, volgens die trinitariese
leerstelling, laat nie ondergeskiktheid, ongelykheid, of
hiérargie toe nie. Terwyl elke persoon uniek is, is geen enkele
persoon meer belangrik as 'n ander of kom voor 'n ander nie.
So moet dit dan in die menslike gemeenskap wees.
Kommunikasie in die Gees van God beteken dat alle persone,
onomkeerbaar uniek, saam as gelyke vennote in Christus
bestaan.

La Cugna trek die trinitariese lewe verder deur na die praktyk
binne die kerk. God se lewe word met elke lewende wese
gedeel. Om volgens trinitariese geloof te lewe, beteken om
soos Jesus Christus te leef met totale Godsvertroue; te leef
as 'n vredevolle, genadige, helende, vergewensgesinde
teenwoordigheid wat deurentyd bid, God prys, en wat die
uitgeworpene en sondaar verwelkom. Dit beteken om in die
krag van die Heilge Gees te lewe tot heiligmaking en
deugsaamheid wat dan tot die eenheid in die Christelike
gemeenskap en harmonie in God se skepping lei. Mense wat
in hierdie geloof lewe, vorm die ware kerk wat ook die
liggaam van Christus of die tempel van die Heilige Gees
genoem word. Op hierdie wyse word God se lewe weerspieél
soos 'n ikoon in die wéreld. Deur na perfektheid in navolging
van Christus te beweeg, word ons aardse roeping tot
samesmelting met God se bedoeling in Efesiérs vervul.



http://www.indieskriflig.org.za

Bogenoemde is die hoop van die kerk en nog nie 'n beleefde
realiteit nie. Baie mense beleef die kerk se rituele en
instellingspraktyke as ’'n vestiging van elitisme en
diskriminasie, en as klerikaal. Hulle beleef nie die kerk as 'n
plek waar die Samaritaanse vrou en die melaatse tuis is nie.
Met tye is die kerk 'n versameling van individue wat in
private aanbidding betrokke is eerder as in 'n kooperatiewe
eenheid en harmonie. Die kerk het nodig om volle erkenning
te gee aan die uniekheid en diversiteit van sy lede, aangesien
dit juis ‘n lewegewende effek het. Enige iets wat die eenheid
in die liggaam van Christus bedreig of gemeenskap van sy
lede weerhou, is in teenstelling met die lewe van God
se Gees.

Volgens LaCugna word die kerk se missie in haar
sakramentele lewe uitgedruk. Sakramente lei ons in die lewe
van God in, genees verdeeldheid en sonde, en dui op diens
onder God se heerskappy. Sakramentele lewe is die erkenning
van tasbare aspekte van gemeenskap van persone. Met die
doop neem ons die Naam van God vir onsself aan. In die
nagmaal ontvang ons die liggaam van Christus en gaan dan
voort tot lewering van liefdesdiens aan mense wat tot God se
huishouding behoort. Deur die sakramente gee ons onsself
oor tot transformasie deur 'n persoonlike krag wat belowe
om ons tot die beeld van God te herskep en die werk te
voltooi totdat Christus alles in almal word (Kol 3:11). Die
doel van die trinitariese leerstelling is nie om te diagnoseer
waarom God is soos wat Hy is nie, maar om ons te bring by
die punt waar ons die goedheid van God kan proe, en te sien
soos dit in die skepping geopenbaar is en deur Christus
aangebied is in gemeenskap met die Heilige Gees en met
mekaar (LaCugna 1992:681-682).

Binne die konteks van die kerkgemeenskap word die
verlossingsaksies van God telkens tydens Paasfees en
Kersfees in herinnering geroep en gevier, en soos wat ons
hierin tot God nader, word ons deur die misterieuse werking
van God getransformeer. In teologie word hierdie pad as die
pad tot eenheid met God verstaan. Ons het reeds gesien dat
met hierdie teologiese begrip drie aspekte of oomblikke deur
LaCugna ingesluit word naamlik diakonia, koinonia, en
doxologin wat dan saam in die kerkgemeenskap figureer
(Donovan 2000:357).

Hierdie aspekte word verder deurgevoer tot die
verantwoordelikheid vandiepastoorindiegeloofsgemeenskap
wat die gemeentelede tot openheid teenoor 'n trinitariese
God, wat aktief in hulle midde is, begelei. Die doel is om
dissipels in staat te stel tot verhoudings met mekaar soos die
drie Persone in verhouding is. Die pastoor staan die gemeente
verder by in lofprysing, in gebed, en in die daaglikse lewe.
Die kritiese houding wat benodig word deur die pastoor, is
'n opmerksame hart wat oop is na God rakende sy of haar eie
lewe en ook wat God se werk in die lewens van ander betref.
Om sensitief te lewe aangaande verhoudings is noodsaaklik,
aangesien die God wat ons dien, bestaan as Persone in
liefdevolle gemeenskap met mekaar. Die pastoor moet kan

Page 8 of 9 . Original Research

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access

onderskei hoe God se ekonomie in hierdie wéreld moet
uitspeel (Donovan 2000:357). Die konsep van deelname in
God, soos deur Fiddes (2001) onderstreep, is ook hier
belangrik: deelname in gebed, in skuldbelydenis, in vergifnis.
Die oopmaak vir verhoudings wat deelname moontlik maak,
gebeur deur die Heilige Gees wat ons dieper na onsself, na
ander, en na die samelewing om ons laat kyk (Fiddes
2001:267).

Die riglyne wat hier genoem word, word dan ook gesien as
die basiese riglyne wat vir pastorale versorgers in diens van
die gemeente toepaslik sou wees.

Samevatting en gevolgtrekking

In hierdie artikel is daar argumenteer dat LaCugna se
verstaan van die relasionele Triniteit van waarde kan wees
vir die veld van die pastoraat. Die klem wat LaCugna op die
eenheid tussen oikonomia en theologia plaas, word as haar
belangrikste bydrae tot trinitariese teologie gesien. LaCugna
se perspektief op relasionele ontologie, sien verder
geestelikheid in relasionele terme as geestelike wysheid.
Gegewe dat theologia en oikonomia onafskeidbaar is, is dit God
wat deur die mens bereik kan word. Dis die God wie se ware
relasioneel-onbeskryflike ontologiese karakter van vurige
liefde ons, in ons feilbaarheid, prakties kan beleef. Hierin
verstaan ons dus dat die pastorale versorger wat self God
beleef, 'n belangrike rol speel deur die sorgbehoewende tot 'n
ekstatiese belewenis van God te begelei.

LaCugna beklemtoon die praktiese aard van die Triniteit. Die
inhoud van ons geloof word deur ons dogmatiek weergegee
met daadwerklike implikasies van hoe ons leef. 'n Relasionele
begrip van die Triniteit verg dus dat ou denkwyses prysgegee
moet word om plek te maak vir die uitbou van hierdie nuwe
denkrigting en kreatiewe herformulering van die misterie
van ons Christelike geloof tot 'n praktiese vorm vir die ware
beoefening van ons pastorale mandaat.

LaCugna sit 'n praktyk vir teologie uiteen wat oikonomia
en theologin saamsnoer in doxologia. Doksologie, as
lofprysingsgebaar tot God, sluit alle menslike handelings in.
Die verhoudingsmatige aard van die geloofsgemeenskap dui
ook verder op die noodsaaklikheid van die vestiging
van gesonde verhoudings tot bevordering van eenheid in
die geloofsgemeenskap waarby pastoraat noodwendig
doelbewus en aktief betrokke is.

Volgens LaCugna is praktiese teologie die pad na eenheid
met God. Persone, goddelik of menslik, is bedoel om
in liefdeskommunikasie met mekaar te bestaan en
daarom is hierdie visie ook fundamenteel wat pastorale
verantwoordelikheid betref aangaande die sosiale gemeenskap
as 'n teken vir die wéreld van die uiteindelike bestemming van
alle geskape wesens. La Cugna se werk aangaande n
relasionele verstaan van die Triniteit bring deurbraak tot n
praktiese verstaan van hoe God is. 'n Relasionele verstaan van
die Triniteit lewer 'n bydrae tot diepsinnige teologiese
teorievorming vir die hedendaagse pastoraat. Volwaardige
godsdienstige aandag word aan mense gegee. Welwees en



http://www.indieskriflig.org.za

genesing in persoonlike onderlinge verhoudings kan op 'n
teologies geregverdigde wyse in oénskou geneem word en 'n
sinvolle bydrae kan tot die verbetering van verhoudings in die
publieke arena gelewer word. Strukture van oorheersing
word ondersoek deur die kwaliteit van die verhouding te
monitor as deel van pastorale sorg. Die tyd wat die kerk
eenkant staan en 'n blinde oog draai vir onreg, is verby, want
sinvolle betrokkenheid word voor oé gestel. Toegeligte
hedendaagse pastorale sorg dra by tot die kragtige opbou van
demokratiese verhoudings in die krag van die Heilige Gees,
wat grootskaalse welsyn in verhoudings laat floreer.

Aangesien verhoudings integraal is tot die veld van die
pastoraat en LaCugna se relasionele verstaan van die
Triniteitsverhoudings ook in die veld van dogmatiek
beklemtoon word, is daar in hierdie artikel aangedui hoe
hierdie verstaan van die Triniteit die pastoraat sou kon toelig
tot 'n dieper begronding van die veld.

Erkenning
Mededingende belange

Die outeur verklaar dat daar geen finansiéle of persoonlike
verbintenisse is wat die skryf van hierdie artikel nadeling
kon beivloed nie.

Outeursbydrae

A.B. is die enigste outeur van hierdie navorsingsartikel.

Etiese oorwegings

Hierdie artikel het alle etiese standaarde gevolg vir navorsing
sonder direkte kontak met, en deelname van mense.

Befondsing

Die outeur het geen finansiéle ondersteuning vir die
navorsing, outeurskap en/of publikasie van hierdie
navorsingsartikel ontvang nie.

Databeskikbaarheidsverklaring

Datadeling is nie van toepassing op hierdie navorsingsartikel
nie omrede geen nuwe data geskep of ontleed is nie.

Page 9 of 9 . Original Research

Vrywaring

Die menings en sienings wat in hierdie navorsingsartikel
voorkom, is dié van die outeur en weerspieél nie noodwendig
die amptelike beleid of posisie van enige geaffilieerde
instelling, befondser, agentskap of dié van die uitgewer nie.
Die outeur is verantwoordelik vir hierdie artikel se en
inhoud.

Literatuurverwysings

Donovan, A.A., 2000, ‘The Trinity, pastoral theology, and Catherine LaCugna: The
trajectory of a frienship’, Horizons 27(2), 354-359. https://doi.org/10.1017/
S0360966900032631

Fiddes, P.S., 2001, Participating in God: A pastoral doctrine of the Trinity, Westminister
John Knox, Louisville, KY.

Groppe, ET., 2002, ‘Catherine Mowry La Cugna’s contribution to trinitarian theology’,
Theological Studies 63(4), 730-763. https://doi.org/10.1177/004056390206300404

LaCugna, C.M., 1985, ‘The relational God: Aquinas and beyond’, Theological studies
46(4), 647-663. https://doi.org/10.1177/004056398504600403

LaCugna, CM., 1989, Can liturgy ever again become a source of theology? Studia
Liturgica, 19,1, Mar 01, 1989.

LaCugna, C.M., 1991, God for us: The Trinity and Christian life, Harper, San
Fransisco, CA.

LaCugna, C.M., 1992, ‘The practical Trinity’, The Christian Century, July 15-22, 1992,
pp. 678-682.

Louw, D.J., 2014, ‘Theory formation within the interplay between pastoral theology
and practical theology towards a hermeneutics of care and counselling’, The
Pastoral Journal for Life Care and Spiritual Healing 1, 47-72.

McClure, B., 2012, ‘Pastoral care’, in B.J. Miller-McLemore (ed.), The Wiley-Blackwell
companion to practical theology, Blackwell Publishing Ltd, Hoboken, NJ.
pp. 267-278

Medley, M.S., 1998, ‘God for us and with us: The contributions of Catherine LaCugna’s
trinitarian theology’, Lexington Theological Quarterly 35(4), 219-234.

Osmer, R.R., 2008, Practical theology: An introduction, Wm B Eerdmans Publishing
Co., Cambridge.

Pembroke, N.F., 2011, ‘Space in the Trinity and in pastoral care’, The Journal of Pastoral
Care & Counseling 65 (2), 1-10. https://doi.org/10.1177/154230501106500203

Smith, J., 2020, ‘The trinitarian dance with culture: Trinity as the missiological
optic for understanding culture’, Missiology 48(2), 154-168. https://doi.
org/10.1177/0091829619887386

Sperry, L., 2002, Transforming self and community. Revisional pastoral counceling and
spiritual direction. The Liturgical Press, Collegeville, MN.

Steyn, J., 1967, Die bybelse beskouing van die mens as eenheid en die betekenis
daarvan vir die sielesorg, BD-verhandeling, Universiteit Pretoria.

Strawn, B.D., 2014, ‘Theology for better counseling: Trinitarian reflections for healing
and formation’, Perspectives on Science & Christian Faith 66(1), 60—-61.

Toohey, D., 2010, ‘Practical impications of the trinitarian life for us’, Compass 4, 24-28.

Venter, R., 2012, ‘Triniteit en etiek: Van 'n relasionele God tot 'n etiek van die ander’,
In die Skriflig/In Luce Verbi 46(1), 52. https://doi.org/10.4102/ids.v46i1.52

Venter, R., 2022, ‘The triune God in South African systematic theology since 1976’, in
H. Van der Westhuizen (ed.), Reader in trinitarian theology, pp. 1-8, University of
Johannesburg Press, Johannesburg.

Vorster, J.M., 2004, Ethical perspectives on human rights, Potchefstroom Theological
Publications, Potchefstroom.

Vosloo, R., 2022, ‘The Trinity and participation’, in H. Van der Westhuizen (ed.), Reader
in trinitarian theology, pp. 411-425, University of Johannesburg Press,
Johannesburg.

http://www.indieskriflig.org.za . Open Access



http://www.indieskriflig.org.za
https://doi.org/10.1017/S0360966900032631
https://doi.org/10.1017/S0360966900032631
https://doi.org/10.1177/004056390206300404
https://doi.org/10.1177/004056398504600403
https://doi.org/10.1177/154230501106500203
https://doi.org/10.1177/0091829619887386
https://doi.org/10.1177/0091829619887386
https://doi.org/10.4102/ids.v46i1.52

	LaCugna se relasionele verstaan van die Triniteit: ’n Teologiese begronding van die pastoraat
	Inleiding
	Die werk van Catherine LaCugna
	Benadering tot trinitariese teologie
	Relasionele ontologie en konsep van persoon wees
	Die verhouding van die drie-enige God met die mens 
	Die praktiese aard van die Triniteit

	Die verband tussen teologie en doksologie
	Die relasionele aard van die geloofsgemeenskap
	Samevatting en gevolgtrekking
	Erkenning
	Mededingende belange
	Outeursbydrae
	Etiese oorwegings
	Befondsing
	Databeskikbaarheidsverklaring
	Vrywaring

	Literatuurverwysings


