
 

Koers 73(3) 2008:381-409  381 

Die hart van die mens herontdek: op die 
spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing 
in die filosofie van D.H. Th. Vollenhoven 

B.J. van der Walt 
Skool vir Filosofie 
Potchefstroomkampus 
Noordwes-Universiteit 
POTCHEFSTROOM 
E-pos: hannah@intekom.co.za

Abstract 

The heart of humankind rediscovered: on the track of a 
Scriptural view of being human in the philosophy of  
D.H. Th. Vollenhoven 

This article provides a summary of the anthroplogy of the refor-
mational philosopher, D.H. Th. Vollenhoven (1892-1978). Such 
a synopsis is needed because Vollenhoven himself never 
worked out his views on being human in detail. The “fragments” 
from his different writings as well as some books about his 
philosophy are therefore collected in order to clarify the basic 
contours as well as uniqueness of his viewpoint. This is done in 
the light of the fact that many Christians even today are still 
influenced by all kinds of unbiblical anthropological ideas. The 
investigation develops from an introduction that indicates the 
need and topical nature of the research. This is followed by an 
explanation of Vollenhoven’s historical and systematic ap-
proach as well as the development of his own anthropological 
views. It is then indicated how he (with his problem-historical 
method) analysed the great variety of anthropologies through-
out history. The next section contains a systematic exposition of 
his own views on being human, which is followed by an indica-
tion of its contemporary relevance. The concluding section 
consists of a review and final evaluation. 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

Opsomming 

Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n 
Skrifgetroue mensbeskouing in die filosofie van  
D.H. Th. Vollenhoven 

Hierdie artikel bied ’n samevatting van die mensbeskouing van 
die reformatoriese filosoof, D.H. Th. Vollenhoven (1892-1978).  
So ’n sinopsis is noodsaaklik, aangesien Vollenhoven self nooit 
sy antropologie volledig uitgewerk het nie. “Fragmente” uit sy 
verskillende geskrifte en ook enkele werke oor sy filosofie word 
dus hierin byeengebring, sodat die hoofkontoere asook die 
uniekheid van sy visie duidelik sal blyk. Dit word gedoen in die 
lig van die feit dat baie Christene vandag nog steeds onbybelse 
gedagtes oor die mens huldig. Die ondersoek ontwikkel vanaf ’n 
inleiding wat eerstens die noodsaak en aktualiteit van die na-
vorsing verduidelik. Dit word opgevolg met ’n verduideliking van 
Vollenhoven se historiese en sistematiese benadering tot die 
filosofie, asook die ontwikkeling van sy eie antropologiese 
idees. Daarna word aangetoon hoe hy (met behulp van sy pro-
bleem-historiese metode) die groot aantal antropologieë deur 
die geskiedenis geanaliseer het. Die volgende afdeling bevat ’n 
sistematiese uiteensetting van sy eie visie op menswees wat 
gevolg word met ’n aanduiding van die huidige relevansie daar-
van. Die afsluiting bestaan uit ’n terugblik en finale evaluering. 

1. Inleiding: ’n belangrike leemte 
Ter inleiding word kortliks gekyk na die sleutelrol van ’n mensvisie, 
die leemte dat die vaders van die reformatoriese filosofie nie hulle 
mensbeskouings volledig uitgewerk het nie, asook die moontlike 
oorsake waarom Vollenhoven hierdie aspek van sy filosofie nie ver-
der uitgebou het nie.  

1.1 Die grondliggende rol van ’n mensbeskouing 

Naas ’n mens se visie op die hele werklikheid (in die filosofie on-
tologie genoem), wat ook jou visie op die mens bepaal, is ’n mens 
se visie op die mens self (antropologie genoem) grondliggend vir 
alle ander fasette van die lewe. Dit bepaal byvoorbeeld hoe die 
menslike samelewing beskou en gestruktureer word, want hoe ’n 
mens die mens sien, is deurslaggewend vir hoe jy hom/haar/hulle 
behandel. Indien die mens niks meer as ’n fisies-chemiese wese 
sou wees nie (vgl. afdeling 5), mag hy soos ’n objek behandel word. 
Word die mens slegs as ’n biologiese wese beskou, hoef hy nie 
beter as ’n dier behandel te word nie. Wanneer hy homself primêr as 
van ekonomiese aard beskou – nog ’n voorbeeld van die reduksie 

382   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

van ware menswees – word produksie en verbruik heelwaarskynlik 
sy eie lewensdoel en ook dié van die breër samelewing (vgl. die 
hedendaagse kapitalisme). Om oor ’n mens se mensbeskouing te 
besin, is dus noodsaaklik en relevant. 

1.2 Die huidige leemte 

Hierdie artikel wil in ’n leemte binne die reformatoriese filosofie voor-
sien, naamlik dat dit by die grondleggers daarvan nie ’n volledig 
uitgewerkte mensbeskouing bied nie. Twee van die vaders van hier-
die Christelike wysbegeerte, H. Dooyeweerd (1894-1977) en D.H. 
Th. Vollenhoven (1892-1978) het hoogstens die hoofkontoere van ’n 
Skrifgetroue mensvisie nagelaat. 

Dooyeweerd gee in ’n aantal stellings (vgl. Dooyeweerd, 1942) slegs 
die hooftrekke van sy mensvisie en belowe later (vgl. Dooyeweerd, 
1949:13) dat hy ’n tweede en derde band sal publiseer waarvan die 
laaste sy volledige antropologie sal bevat. (Hierdie belofte word ook 
in Dooyeweerd, 1957:781 herhaal.) Dit het egter nooit gerealiseer 
nie. Hy gee in twee kort stukke op ’n later datum (vgl. Dooyeweerd, 
1960 en 1961) wel die hooftrekke van sy mensbeskouing weer. 

Oor sy mensvisie het ook Vollenhoven min nagelaat. Dit is meestal 
beperk tot flitse en fragmente in verskillende geskrifte. Vandaar die 
subtitel van hierdie artikel “op die spoor van ...” Dit is ’n poging om 
dit wat oor verskillende bronne verspreid voorkom, te probeer saam-
vat en so sy belangrike bydrae tot die antropologie, veral vir persone 
wat onbekend is met sy denke, meer toeganklik te maak. 

Daar word verder net op Vollenhoven toegespits, omdat Dooye-
weerd as gevolg van die vroeëre vertaling van sy werke in Engels 
vandag meer bekend en toeganklik is. Daar is ook reeds heelwat 
oor sy mensvisie geskryf (vgl. byvoorbeeld De Graaff, 1977 en 
1979; Fernhout, 1975; Ouweneel, 1984 en 1986). 

1.3 ’n Moontlike oorsaak vir die leemte by Vollenhoven 

Op die vraag waarom Vollenhoven nie sy antropologie verder uit-
gewerk het nie, sou verskillende antwoorde gegee kon word soos 
byvoorbeeld dat die tyd daarvoor ontbreek het, dat sy bestudering 
van die geskiedenis van die filosofie by hom prioriteit geniet het en 
nog meer. Heelwaarskynlik bestaan daar verskillende redes voor. 
My vermoede is dat die jarelange kerklike stryd waarin Vollenhoven 
ook betrokke geraak het hom moontlik ook daarvan weerhou het om 
verder aan sy mensbeskouing te werk. Vollenhoven sê self dat ver-

Koers 73(3) 2008:381-409  383 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

skille oor die wysgerige antropologie nie die kerk moet verdeel nie 
(vgl. byvoorbeeld sy brief aan Schilder in De Vries, 1992:43). Hierdie 
onsmaaklike stryd kan verder volledig nagegaan word in Stelling-
werff (1987 en veral 1992) asook De Vries (1992). 

1.3.1 Antropologie dié twispunt 

Aangesien hierdie stryd ook die konteks waarteen Vollenhoven sy 
eie mensvisie moes uitwerk duidelik maak, word dit kortliks weer-
gegee. Hoewel die twis ook oor ander sake (soos die menslike 
natuur van Christus) gegaan het, het die stryd rondom die mensvisie 
’n belangrike deel daarvan uitgemaak. 

Die destydse gereformeerde denkers, veral die teoloë, het meestal 
’n digotomistiese antropologie gehuldig. Daarvolgens sou die mens 
uit twee afsonderlike substansies bestaan, naamlik liggaam en siel 
wat op die een of ander wyse met mekaar verbind is. Soms is ook in 
plaas van ’n digotomie, ’n trigotomie voorgestaan. Die mens bestaan 
dan uit liggaam, siel en gees. Die siel is nie alleen as die hoëre en 
belangrikste “deel” van die mens beskou nie, maar ook as die on-
sterflike komponent wat na die opstanding weer met die liggaam 
verenig sou word. 

1.3.2 J. Waterink 

Waterink (1890-1966), Vollenhoven se kollega aan die Vrije Univer-
siteit van Amsterdam, was ’n verteenwoordiger van so ’n Christelike 
(trigotomistiese) mensbeskouing. Vollenhoven het egter ernstige 
besware gehad teen Waterink se boek, De oorspong en wezen der 
ziel van 1930 (vgl. Stellingwerff, 1987:187-201). Reeds in 1929 kriti-
seer Vollenhoven die gedagte dat die sielkunde die “siel” (i.p.v. net 
die psigiese aspek van die mens) sou bestudeer. Volgens hom is 
die idee van siel en liggaam as op sigself bestaande onderdele van 
die mens ’n onbybelse gedagte uit die pagane Griekse denke (vgl. 
Stellingwerff, 1992:94). 

1.3.3 Reformasie deur A. Janse 

Na sy promosie (1918) ontstaan ’n noue kontak tussen Vollenhoven 
en Janse (1890-1960). Stellingwerff (1992) wys telkens daarop. In 
tydskrifartikels maak Janse reeds in 1923 (vgl. Janse, 1940:3) be-
swaar teen bogenoemde digotomistiese en trigotomistiese mens-
visies en weerlê dit in die lig van die Skrif (vgl. Janse, 1934; 1938 en 
1940).  

384   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

Hierdie nuwe antropologie van Vollenhoven en Janse word egter 
deur baie in die destydse gereformeerde wêreld, in die pers en 
ander publikasies, as revolusionêr, in stryd met die kerklike bely-
denis, teologie en selfs die Skrif beskou. 

1.3.4 By die sinode aangekla 

Die beskuldigings teen Vollenhoven en sy medestanders lei daartoe 
dat die sinode van die Gereformeerde Kerke in 1936 ’n kommissie 
benoem om die aanklagte in die lig van die Skrif en belydenis te 
toets. (Vgl. De Vries, 1992, voetnoot 39 vir die lede van die kom-
missie.)  

Terwyl die kommissie egter met sy werksaamhede besig was, skryf 
een van die lede, V. Hepp (1879-1950), ’n hele reeks brosjures on-
der die titel, Dreigende deformatie, waarin hy sommige van sy 
mede-kommissielede (w.o. Schilder en Vollenhoven) van “deforma-
sie” beskuldig. Dit word ’n lang uitgerekte sage. Vollenhoven en 
Dooyeweerd het hulle as gevolg van die ongegronde beskuldigings 
in die openbaar later verplig gevoel om ’n eie, afsonderlike rapport 
by die sinode van 1939 in te dien (vgl. De Vries, 1992:181, voetnoot 
105). Die hele aangeleentheid, deur die Tweede Wêreldoorlog ver-
der vertraag, is nooit bevredigend opgelos nie.  

Hierdie kort oorsig laat nie alleen blyk teen watter agtergrond Vollen-
hoven se reformasie van die mensvisie moes plaasvind en hoe 
“heilig” mense se visie op die mens kan wees nie, maar dit was dalk 
ook een van die redes waarom Vollenhoven nie meer oor sy mens-
beskouing gepubliseer het nie. Reformasie op hierdie gebied was 
destyds nie maklik nie! 

1.4 Blywende betekenis 

Stellingwerff (1992:255, 256; vgl. ook 2006:46 e.v.) maak egter aan 
die einde van sy boek oor Vollenhoven die opmerking dat, hoewel 
die omstandighede vandag verskillend is, sy program van refor-
masie aktueel bly. Hy noem Vollenhoven selfs “’n wysgeer van alle 
tye” (Stellingwerff, 1992:255). 

Myns insiens, tereg. Luister maar na preke, veral by begrafnisdien-
ste, lees die talle populêre artikels en boekies oor wat met die mens 
by die dood gebeur, bestudeer selfs wetenskaplik-teologiese publi-
kasies oor die mens en jy besef gou hoe baie Christene nog steeds 
vasgevang is in ’n wesenlik onskriftuurlike mensbeskouing. 

Koers 73(3) 2008:381-409  385 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

Wat Stellingwerff (1992:256) aanbeveel, naamlik dat die jongere ge-
nerasie Vollenhoven se Christelike filosofie moet herontdek, geld 
ook van sy mensbeskouing. Stellingwerff se wenk word hier opge-
volg. Soos ’n spoorsnyer sal op Vollenhoven se voetspore geloop 
word. Geleidelik sal blyk dat sy mensvisie veral tot ’n herontdekking 
van die Bybelse begrip “hart” gelei het. ’n “Voorbode” daarvan vind 
’n mens alreeds by Vollenhoven (1950:26), waar hy skryf dat die 
hart as setel van die religie deur geen Griekse of Hellenistiese den-
ker raakgesien is nie. “De diepte van het menslijke leven was de 
paganisme reeds vroeg ontgaan.” 

Ter voorbereiding van die speurtog moet egter eers iets meer in die 
algemeen oor sy denke gesê word. 

2. Vollenhoven se filosofie in die algemeen 
Dit is nodig om iets te noem oor die noue samehang tussen Vollen-
hoven se historiografie van die filosofie en sy sistematiese filosofie, 
asook iets oor sy eie filosofiese ontwikkelingsgang.1

2.1 Die samehang tussen sistematiek en geskiedenis by 
Vollenhoven 

Reeds in 1933 beklemtoon Vollenhoven dat ’n mens sonder ’n deeg-
like kennis van die geskiedenis van die filosofie nie ’n eie verant-
woorde standpunt kan bereik nie. Omgekeerd kan ’n mens nie die 
geskiedenis van die wysbegeerte sonder ’n (voorlopige) eie visie 
benader nie. “Bij de behandeling van een wijsgerig vraagstuk is het 
niet mogelijk een welgefundeerd oordeel te vellen zoolang niet de 
systematiek en de geschiedenis haar woord hebben gesproken.” 
(Vollenhoven, 1933:10.) Kok (1996) volg later dié raad deur ’n ge-
populariseerde weergawe van sowel Vollenhoven se oorsig oor die 
Westerse wysbegeerte as Vollenhoven se eie sistematiek in een 
boek uit te gee. 

2.1.1 Die probleem-historiese metode  

Vir sy bestudering van die 2500-jarige geskiedenis van die Westerse 
denke ontwikkel Vollenhoven oor baie jare sy konsekwent probleem-

                                      

1 Verskeie publikasies van en oor Vollenhoven is deesdae ook op die internet 
beskikbaar. (Vgl. die eerste inskrywing onder Vollenhoven in die Geraadpleegde 
bronne aan die einde van die artikel.) Verder bestaan daar ’n Vollenhoven-
Argief by die Vrije Universiteit in Amsterdam, Nederland, asook ’n Vollenhoven 
Stigting (die e-posadres van die sekretaris, dr. K.A. Bril, is: ka.bril@planet.nl). 

386   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

historiese metode en publiseer die eerste vrugte daarvan in 1950 
(Vollenhoven, 1950). Die lywige boek dek nog net die geskiedenis 
van die Griekse wysbegeerte vóór Plato en dit was dus net die begin 
van ’n ideaal om die hele, aanvanklik onoorsigtelike, labirint van 
wysgerige konsepsies “in kaart te brengen” (Vollenhoven, 1950:6). 
Uit die uiteensetting van sy metode wat hy hier bied, blyk weer hoe 
nou sy historiografiese metode verbind is met sy eie ontologie. Die 
verdere verloop van die geskiedenis van die Westerse filosofie kon 
Vollenhoven net kortliks in sy Kort overzicht van de geschiedenis 
van de wijsbegeerte (1956) skets (kort gelede heruitgegee in Vollen-
hoven, 2005a:21 e.v.; ook ’n Engelse vertaling in Vollenhoven, 
2005b). Vir oningewydes bied Bril (1986 en 2005 en Tol & Bril, 
1992) ’n goeie inleiding tot hierdie metode. Iets meer sal oor die 
metode gesê word wanneer aangetoon word hoe Vollenhoven dit op 
die antropologie toepas. 

2.1.2 Vollenhoven se eie sistematiese filosofie 

Volgens Vollenhoven (2005d en 2005e) moet ’n Christelike denker 
op die volgende drie basiese vrae antwoorde verskaf: Wie is die 
Skepper? Wat is dit wat Hy geskep het? Waar lê die lyn tussen 
albei? In sy eie sistematiese filosofie onderskei hy dus, sonder om 
hulle te skei, God, die skepping (kosmos) en die wet as “grens” 
tussen die twee. Vollenhoven se onderskeid is nie bedoel as drie 
synswyses in ontologiese sin nie, want nóg God nóg sy wet kan in ’n 
synsleer opgeneem word – die ontologiese slaan slegs op die 
skepping (vgl. Vollenhoven, 2005c:301). Dit is belangrik om hier ter 
kennisname by te voeg dat Vollenhoven nie net ’n onderskeid 
tussen God, wet en skepping maak nie, maar ook die verhouding 
tussen hulle uitwerk. 

Hierdie werklikheidsvisie stel Vollenhoven teenoor die dualisme wat 
’n oorspronklike tweeheid (’n transendente en ’n nie-transendente) 
aanvaar en wat volgens hom tot deïsme lei, naamlik dat God onbe-
trokke is by die kosmos. Hy stel dit egter ook teenoor die monisme, 
wat net een werklikheid of bestaan aanvaar, waaruit (sekondêr) die 
veelheid voortvloei en dus tot panteïsme (alles is goddelik) lei. 

Hierdie basiese uitgangspunt van Vollenhoven het belangrike impli-
kasies vir sy mensbeskouing. Daarmee word byvoorbeeld byvoor-
baat uitgesluit dat daar in die mens sprake kan wees van iets semi-
goddeliks (bv. sy siel). 

Koers 73(3) 2008:381-409  387 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

2.2 Vollenhoven se eie ontwikkeling 

Soos meeste filosowe vertoon Vollenhoven se antropologiese  den-
ke ook ontwikkeling. Dit blyk uit die volgende. 

2.2.1 Prioriteitsleer 

Gedurende die twintigerjare (ná sy promosie in 1918) huldig hy nog 
’n digotomie (tweedeling) in sy mensbeskouing. Die menslike wese 
is daarvolgens ’n spesiale sintese tussen ’n fisiese substansie (die 
liggaam) en ’n psigiese substansie (die siel) (vgl. Kok, 1992:37). Die 
verhouding tussen die siel (die hoëre) en die liggaam (die laere) is 
dat eersgenoemde wel op die een of ander manier op die laere ’n 
invloed uitoefen, maar self geen invloed van die laere ondervind nie. 
Vollenhoven self tipeer so ’n beskouing later as ’n “prioriteitsleer” 
(vgl. Vollenhoven, 2000:373). 

2.2.2 Wisselwerkingsteorie 

Later is Vollenhoven egter van mening dat ’n bepaalde vorm van die 
wisselwerkingsteorie beter aan die werklike stand van sake ten op-
sigte van die mens reg laat geskied. Dit was dieselfde antropologie 
wat Vollenhoven se leermeester, J. Woltjer, ook in sy latere lewe 
voorgestaan het (vgl. Van der Laan, 2000:243, 244). Hier word dít 
wat Vollenhoven later as die pneumatistiese wisselwerkingsteorie 
sou aandui, nog die energetiese wisselwerkingsteorie genoem (vgl. 
Bril, 1982:13 en Vollenhoven, 2005c:441). Dit beteken egter nie dat 
die pneumatistiese wisselwerkingsteorie (vervolgens as pwwt afge-
kort) Vollenhoven se eie visie op die mens weergee nie. Dit is im-
mers die gevolg van ’n monistiese ontologie, wat nie as ’n Skriftuur-
like standpunt beskou kan word nie (vgl. verder 3.5 en 3.6). 

2.3 Invloed van Janse 

Vollenhoven het vir die ontstaan van sy eie meer Bybelgetroue 
mensvisie heelwaarskynlik baie aan Janse (vgl. 1.3.3 hierbo) se 
baanbrekerswerk op hierdie gebied te danke gehad. Bril vermeld (in 
Vollenhoven, 2005c:202, 440) dat Vollenhoven hom selfs in die 
laaste jare van sy lewe weer met Janse se werk, De mensch als 
‘levende ziel’ (1934), besig gehou het. 

Daarin en in sy ander publikasies oor die mens weerlê Janse in die 
lig van die Skrif die gedagte dat die mens ’n digotomistiese kom-
binasie van stof en gees is. Die mens het nie ’n siel nie, maar die 
(hele) mens is siel, ’n lewende wese. Die Bybel ken ook nie ’n on-
sterflike siel nie. Dit is nie die onsterflikheid van die siel nie, maar die 

388   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

almagtige God wat die mens deur die dood dra. Hiermee be-
vraagteken Janse dus nie ’n lewe na die dood nie. Hy lê klem op die 
eenheid van die mens in hierdie lewe, op die feit dat die mens by die 
dood gebreek word en op sy opstanding by die wederkoms van 
Christus. (Vir meer besonderhede oor Janse en sy mensvisie, vgl. 
Van der Walt, 2008a:202-206.) 

2.4 Verdere opset 

Hiermee is voldoende agtergrond gebied om na die volgende twee 
afdelings van hierdie ondersoek oor te gaan. Eerstens hoe Vollen-
hoven met behulp van sy probleem-historiese metode die groot 
verskeidenheid antropologieë deur die geskiedenis gekarteer het en 
watter een van hulle die naaste aan die waarheid gekom het. Twee-
dens hoe die kontoere van sy eie antropologie in die lig van God se 
openbaring in natuur en Skriftuur daar uitsien. 

3. Vollenhoven se historiografiese beoordeling van die 
Westerse mensvisies deur die eeue 

Aangesien Vollenhoven se probleem-historiesemetode deur homself 
(vgl. Vollenhoven, 1950:11-21 en ook 2005a) asook andere (vgl. 
Bril, 2005; Van der Walt, 2006 en 2008b) verduidelik is, hoef dit nie 
weer hier in detail te gebeur nie. Slegs die noodsaaklikste word ver-
duidelik om sy visie op die mens te kan verstaan. 

3.1 Tydstrominge en tipes 

Vollenhoven deel die hele geskiedenis van die Westerse denke in 
drie hooftydperke in, naamlik die voor-sintese denke (van die Grieke 
en Romeine), die (Christelike) sintesedenke (van die Kerkvaders en 
die Middeleeue) en die na-sintese of anti-sintetiese denke (vanaf die 
Reformasie en die Renaissance). 

Binne hierdie drie tydperke kom daar ’n groot verskeidenheid filoso-
fiese strominge voor. ’n Stroming dui die bepaalde gees of rigting 
van ’n tydperk aan, want dit bied ’n antwoord op die vraag watter 
wet(te) of norm(e) die mens se lewe moet lei. Dit bind dus ’n groep 
denkers binne ’n bepaalde periode saam. Omdat so ’n visie op die 
normatiewe verander, verander strominge voortdurend en is daar ’n 
dinamiese element in die geskiedenis van die filosofie. (Vir die ver-
skillende strominge, vgl. Vollenhoven, 2005a:157-160.) 

Alle denkers binne ’n bepaalde stroming huldig egter nie presies die-
selfde standpunt nie. Elke denker moet, behalwe ’n antwoord op die 

Koers 73(3) 2008:381-409  389 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

vraag “Wat moet ek doen?” of “Hoe moet ek lewe?”, ook ’n antwoord 
gee op “Hoe lyk die werklikheid?”, met ander woorde hoe lyk die 
grondstruktuur van dinge (stof, plant, dier en mens). Die antwoorde 
hierop lei tot verskillende tipes filosofieë – die konstante element 
dwarsdeur die geskiedenis. (Vgl. Vollenhoven, 2005a:161-163 vir 
die groot verskeidenheid tipes.) 

Elke denker se filosofie word dus eers volledig beskrywe deur die 
stroming waarbinne hy/sy staan en die tipe filosofie (ontologie) wat 
hy/sy voorstaan. Eenvoudigheidshalwe sal verderaan hoofsaaklik op 
die tipes filosofieë en antropologieë gekonsentreer word en nie op 
die filosofiese strominge waarbinne hulle voorkom nie. Dit beteken 
nie dat filosofiese strominge nie vir die antropologie belangrik is nie. 
Antropologieë uit die voor-sintese, sintese- en anti-sintesedenke 
toon byvoorbeeld duidelike verskille. Ontologiese instellings en tyd-
strominge bepaal sáám die betrokke visie op die mens. (Vgl. 4.1 
hieronder.) 

3.2 Verskillende antwoorde op die oorsprongsvraag 

’n Eerste belangrike vraag wat ’n denker moet beantwoord, is waar 
werklikheid vandaan kom. Sommige denkers gebruik mites (geloofs-
fantasieë) om dié vraag te beantwoord – selfs oor die ontstaan van 
die gode. Vollenhoven noem hulle dus mitologiserende denkers. 
Hierteenoor dink ’n ander groep suiwer kosmologies – hulle speku-
leer nie oor die oorsprong van die dinge nie, maar beperk hulle tot 
die bestaande. ’n Derde groep dink kosmogono-kosmologies – hulle 
vermy dus nie die vraag oor die genese (ontwikkeling) van die kos-
mos nie. 

Hoewel Vollenhoven laasgenoemde standpunt as die beste van die 
drie beskou (vgl. Bril in Vollenhoven, 2000:399), verskil hy as Chris-
telike denker ook daarvan, want die oorsprongsvraag kan nie 
wetenskaplik-filosofies beantwoord word nie. Dit kan alleen in die 
geloof aanvaar word dat die God van die Bybel die Oorsprong 
(Skepper) van alles is – ook van die mens. Wie dit nie in die geloof 
aanvaar nie, verval noodwendig in blote spekulasie. Hoe die 
werklikheid begin het, asook hoe die lewe ná die dood lyk, kan nie 
wetenskaplik vasgestel word nie. Vir kennis daaroor is die mens 
heeltemal van God se openbaring afhanklik. 

390   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

3.3 Monisme en dualisme 

’n Volgende vraag wat filosofies beantwoord moet word, is hoe die 
werklikheid saamgestel of gestruktureer is – dus hoe die eenheid en 
verskeidenheid daarin verklaar kan word. 

Monistiese denkers was van mening dat daar oorspronklik net een 
bestaande of synde was waaruit die verskeidenheid deur vertikale 
divergensie voortkom. (Skematies voorgestel: ’n punt waaruit 45 
grade na boontoe en 45 grade na onder twee pyle voortkom, wat die 
hoëre en laere afsplitsings uit die oer-eenheid voorstel.) 

Hierteenoor huldig dualistiese filosowe die standpunt dat daar 
oorspronklik ’n tweeheid (’n transendente en nie-transendente) be-
staan het. Die eenheid word verklaar deur die een of ander vorm 
van korrelasie tussen albei. (Skematies voorgestel: ’n reguit lyn met 
bokant die lyn die transendente en daaronder die nie-transendente.)  

Indien hy moes kies, voel Vollenhoven hom nader aan die monisme. 
Sy eie visie (vgl. 2.1.2 hierbo) is egter nie monisties nie. In plaas van 
monisme en dualisme, onderskei hy tussen die volgende drie werk-
likhede: God (die Skepper), wat sy wette vir die skepping stel.  

3.4 ’n Groot verskeidenheid mensvisies 

Sowel die monistiese as die dualistiese ontologie gee aanleiding tot 
’n groot verskeidenheid mensbeskouings waarop nie hier verder in-
gegaan kan word nie (vgl. Vollenhoven, 2000 en 2005a). 

Omdat dualiste daaroor verskil waar die grens tussen die transen-
dente (godheid) en die nie-transendente presies getrek moet word, 
het dit ook antropologiese implikasies. Die mens kan as ’n suiwer 
nie-transendente wese beskou word, of as ’n wese wat iets transen-
dents (bv. ’n siel) besit. 

Monistiese denkers kan die aard van die hoëre en die laere af-
splitsings (bv. siel en liggaam) uit die oorspronklike eenheid ver-
skillend tipeer. Verder kan hulle ook die verhouding tussen die twee 
verskillend aandui. Voorbeelde hiervan is die parallelisme (wat leer 
dat die twee min of meer onafhanklik van mekaar bestaan), die 
prioriteitsleer (wat beweer dat slegs die hoëre ’n invloed op die laere 
het en nie omgekeerd nie) en die wisselwerkingsteorie (wat weder-
sydse beïnvloeding tussen die hoëre en laere komponente aan-
vaar). Vollenhoven (in Tol & Bril, 1992:344) verduidelik die drie 
visies met duidelike diagramme.  

Koers 73(3) 2008:381-409  391 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

By die wisselwerkingsteorie (wwt) is daar ook verskillende opsies. 
Vollenhoven (2000:414) onderskei hier sewe tipes, waaronder die 
antropologiese, soölogiese, hedonistiese, fitologiese en pneumatis-
tiese wwt. Van al hierdie tipes word slegs op laasgenoemde gelet. 
Daarvolgens is die sentrale deel van die mens die pneuma (asem, 
gees of lewensgees), wat die ander gedeelte van die mens (die 
liggaam) beïnvloed, terwyl die omgekeerde ook gebeur. 

3.5 Die naaste aan die ware stand van sake 

Daar word op die pwwt gekonsentreer, omdat dit volgens Vollen-
hoven die mees aanvaarbare is van die groot verskeidenheid mens-
visies wat deur die eeue voorgestel is (vgl. 2.2.2 hierbo). Bril (in 
Vollenhoven 2005c:440) sê “Vollenhoven meende dat, vergeleken 
met ander typen, deze lijn het meeste recht doet aan de gegevens 
van de geschapen werkelijkheid, zonder daarvan een aanhanger te 
zijn.” (Kursivering – BJvdW.) 

Direk daarna volg ’n aanduiding van Vollenhoven se eie visie: “Pas 
het zien van de innerlijke mens geeft zicht op een Schriftuurlijke 
antropologie.” (Vgl. ook Bril, 1982:111 en Bril in Vollenhoven, 2000: 
231, 271 en 399.) Hierdie opmerking is ’n aanduiding van die unieke 
van Vollenhoven se eie antropologie – sy herontdekking van die 
menslike hart – waaroor later meer gesê sal word. 

Voorstanders van die pwwt was onder andere Gregorius van 
Nazianze (329-390 n.C.), terwyl dit in die negentiende eeu deur 
Lotze en later deur Spencer, Mach, James, Husserl en Whitehead in 
’n moderne gees uitgewerk is. (Vgl. Stellingwerff, 1992:237 asook 
Vollenhoven, 2000 vir die volledige konsepsies van al hierdie den-
kers.) 

3.6 Gregorius van Nazianze 

Omdat Gregorius van Nazianze (Grieks: Nazianzos en Engels: 
Gregory of Nazianzus) die eerste Christelike denker is wat volgens 
Vollenhoven ’n verteenwoordiger van die pwwt was, is dit belangrik 
om iets meer van hierdie relatief onbekende figuur te wete te kom. 

Vir die geskrifte van hierdie vroeg-Christelike Griekse denker kan 
Schaff en Wace (1955:203-482) geraadpleeg word. Van Unnik 
(1958:302-303) en Altaner (1960:345-351) bied basiese biografiese 
en bibliografiese gegewens oor hom. (’n Elektroniese webwerfsoek-
tog sal vir die geïntresseerde talle meer resente boeke en artikels 
oor hom oplewer.) 

392   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

Volgens Vollenhoven val Gregorius binne die periode van die Chris-
telike sintesedenke in ’n tydstorming (nr. 38) wat sterk deur die Neo-
Platoniese anti-realisme beïnvloed is (vgl. Vollenhoven, 2000:231). 
Dit stem ooreen met die insiggewende werk van Reuther (1969, 
veral p. 130-154) waarna die leser verwys word vir meer detail oor 
die filosofie onderliggend aan Gregorius se teologiese denke. 

Kortliks die volgende: Reuther toon duidelik aan dat en hoe Gre-
gorius (in die lyn met o.a. Origines) ’n versoening tussen die pagane 
Griekse denke en die Skrif probeer bewerk, sonder om werklik 
daarin te slaag (vgl. byvoorbeeld Reuther, 1969:154, 155). 

Wat sy ontologie betref, dink hy duidelik monisties. Reuther (1969: 
149) noem dit wel “dualisme”. Dit dui egter nie op Gregorius se 
ontologie nie, maar op ’n digotomie in sy antroplogie. Volgens Gre-
gorius bestaan die mens uit laere, sigbare stof (’n liggaam) en ’n 
hoëre, onsigbare, onsterflike deel (gees of siel). In sy siel vertoon 
die mens verwantskap met God en dra hy God se beeld. Die gees of 
siel is die eintlike mens. Daarom is die mens se uiteindelike doel om 
deur middel van katarsis (askese, reiniging, kontemplasie) na die 
eenheid met God terug te keer (deïfikasie). 

In ooreenstemming met hierdie mensvisie word Gregorius se hele 
lewe gekenmerk deur ’n soms ondraaglike spanning tussen wêreld-
betrokkenheid aan die een kant en wêreldvermyding aan die ander 
kant. Die mens kan God eintlik net op “geestelike” gebied dien, om-
dat die liggaamlike as sodanig sleg is. Reuther toon byvoorbeeld 
aan hoe Gregorius asketies probeer leef het asof hy nie ’n liggaam 
het nie. Sy advies is dat ’n mens in die huwelik (omdat geslagtelike 
gemeenskap as iets minderwaardig beskou word) moet leef asof jy 
nie getroud is nie. Aan die openbare (bv. politieke) lewe moet ’n 
mens deelneem asof jy nie werklik in wêreldse dinge betrokke is nie. 

3.7 Waarom Vollenhoven hom nie met Gregorius se visie kon 
vereenselwig nie. 

In my (beperkte) bestudering van Gregorius kon ek nie duidelike 
aanduidings vind dat hy ook ’n pneumatistiese wisselwerkingsteorie 
(pwwt) huldig nie. Wat wel duidelik geword het, is waarom Vollen-
hoven – hoewel simpatiek teenoor die pwwt – nie Gregorius se 
standpunt as sy eie kon aanvaar nie. 

Vollenhoven het heel waarskynlik gevoel dat onder al die baie antro-
pologieë, die pwwt die naaste aan die waarheid oor die mens kom. 
Die pwwt lê klem op die rigtinggewende invloed van die menslike 

Koers 73(3) 2008:381-409  393 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

gees (pneuma) op die liggaamlike of sigbare lewe, sonder dat die 
omgekeerde invloed van die chemies-biologiese op die geestelike 
lewe ontken word (vgl. Vollenhoven, 2005e:104). 

Vollenhoven kon egter nie met hierdie mensvisie saamgaan nie, 
want hy is nie ’n monis nie. Hy dink ook nie digotomisties oor die 
mens nie en sien nie ’n spanning tussen gees en liggaam soos 
Gregorius nie. Volgens Vollenhoven ontbreek die hart as sentrum 
van die mens by die meeste mensvisies, ook by Gregorius. Die 
hoëre-laere (vertikale) wisselwerking tussen gees en liggaam ver-
vang Vollenhoven in sy eie antropologie dus met die verhouding van 
binne-buite (innerlik-uiterlik) van die hart en die funksiemantel. Gre-
gorius se poging om ’n sintese tussen die onbybelse Griekse denke 
en die Woord van God te bewerkstellig, sou Vollenhoven ook afkeur. 
Dit was onder andere die diepste oorsaak vir Gregorius se wêreld-
ontvlugting en hemelverlange. Volgens Vollenhoven raak ’n mens se 
religieuse lewe jou hele lewe hier op aarde, dit is ’n konkrete, lig-
gaamlike, alledaagse wandel met en diens aan God. “Longing for 
heaven” is valse religie (vgl. Vollenhoven, 2005e:105).   

Hiermee is voldoende aangedui hoe Vollenhoven probleem-histories 
die mensvisies deur die eeue geanaliseer het. Vir verdere besonder-
hede van Vollenhoven oor hierdie tipe konsepsie, vergelyk Bril 
(1982:124) se trefwoorde “wisselwerkingsteorie” en “pneumatistiese 
wisselwerkingsteorie” asook Bril (in Vollenhoven, 2000:9 en 414) en 
Vollenhoven (2005c:440). 

Daarmee is die spoorsnywerk egter nie afgehandel nie. Die wyse 
waarop Vollenhoven die mens in sy eie filosofiese sistematiek 
beskryf, is die volgende afdeling van hierdie speurtog. 

4. Vollenhoven se sistematiese insigte oor die mens 
In hierdie sistematiese samevatting van Vollenhoven se visie op die 
mens word hoofsaaklik van gegewens gebruik gemaak uit Vollen-
hoven (1933; 2000; 2005d en 2005e), Bril (2005), Kok (1996) en Tol 
en Bril (1992). Agtereenvolgens word gelet op die menslike struktuur 
en rigting, religie en die beeld van God, asook dood, onsterflikheid, 
tussentoestand en opstanding. 

4.1 Struktuur en rigting 

Dit is reeds aangetoon dat Vollenhoven elke filosofiese konsepsie 
op twee maniere tipeer: hoe dit die struktuur van dinge beskou (tipe 
filosofie of ontologie) en die rigting daarvan (voor, tydens of na die 

394   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

sintesedenke, asook die verskillende strominge daarbinne), wat die 
normatiewe kant daarvan aandui. Antropologies gestel, beantwoord 
die eerste (tipe) die vraag “Wie is ek?” en die tweede (stroming) die 
vraag “Wat moet ek doen?” (Die Sein en Sollen gaan sáám.) Daar 
word agtereenvolgens op Vollenhoven se antwoorde op albei vrae 
gelet. 

4.2 Die menslike struktuur 

Wat die struktuur van die mens betref, onderskei Vollenhoven al 
vroeg (1933:31) tussen veertien aspekte, funksies of modaliteite by 
die mens: die aritmetiese, ruimtelike, fisiese, organiese, emosionele 
of psigiese, analitiese of logiese, historiese, linguale, sosiale, ekono-
miese, estetiese, juridiese, etiese en pistiese of geloof (vgl. ook 
Vollenhoven, 2005d en 2005e:25, 26 vir ’n vollediger behandeling 
en vir die historiese aspek ook p. 139 e.v.). Tussen hierdie verskil-
lende modaliteite bestaan ’n noue verband as gevolg van allerlei 
antisipasies en retrosipasies (vgl. Vollenhoven, 2005d:36-49; 
2005e:36-49) waarop nie hier verder ingegaan kan word nie. Wat 
egter hieruit duidelik word, is dat die mens ’n baie komplekse wese 
is. 

Vollenhoven se modaliteiteleer toon duidelik aan dat die mens ’n 
totaal verskillende wese as stof, plant en dier is. Stof het net deel 
aan die eerste drie modaliteite, plante aan die eerste vier, diere aan 
die eerste vyf, terwyl die mens al veertien aspekte vertoon. 

Sy multidimensionele antropologie bied dus ’n veel ryker visie op die 
mens as baie van die vroeëre en gangbare mensvisies wat slegs ’n 
een- of twee-dimensionele kyk op die mens het. Hulle definieer die 
mens byvoorbeeld as ’n fisies-chemiese, rasionele, emosionele of 
ekonomiese wese en reduseer die ander aspekte tot die een/twee 
kante van menswees. (By 5.3 hieronder sal een so ’n eensydige 
mensvisie, die fisikalistiese, ter sprake kom.) 

Vollenhoven waarsku in die eerste plek teen ’n funksionalistiese 
digotomie. Dit beteken dat die hoëre funksies (vanaf die psigiese tot 
die pistiese) as ’n afsonderlike substansie (d.w.s. as ’n pseudo-ding) 
beskou word (bv. “siel” genoem), teenoor ’n groepering van die laere 
modaliteite (die aritmetiese tot die organiese) tot iets afsonderliks 
(“liggaam” genoem).   

In die tweede plek is hy van mening dat, ook al vertoon die mens 
meer funksies of aspekte as die res van die skepping, die mens nog 
méér as ’n bloot funksionele wese is (vgl. Bril, 2005:79). Die mens is 

Koers 73(3) 2008:381-409  395 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

nie net ’n “hoëre” nie, maar ook ’n “dieper” wese as ’n dier. Dit bring 
ons by die tweede kant van menswees, naamlik die rigtingbepa-
lende. 

4.3 Die menslike rigting 

Hiermee is die hart van Vollenhoven se mensvisie – sy heront-
dekking van die Bybelse begrip hart – bereik. Antieke (vóór-
Christelike), Christelike en moderne (ná-Christelike) denkers het 
soms wel van die modale aspekte van die mens raakgesien, maar 
nie die hart of kern, die religieuse sentrum van die mens erken nie. 
(Vgl. 1.4 hierbo, waar aangetoon is dat Vollenhoven (1950:26) die 
leemte al vroeg by die Grieke ontdek het.) 

Hierbo (vgl. 3.5) is reeds genoem (vgl. Bril in Vollenhoven, 2005c: 
404) dat, hoewel die rol van die gees (pneuma) in die pwwt meer 
reg laat geskied aan die werklike stand van sake ten opsigte van die 
mens, eers die raaksien van die innerlike mens (hart) tot ’n werklike 
Skrifgetroue antropologie kan lei. Teenoor die antropologie van die 
pwwt stel Vollenhoven dus die onderskeid van “binne-buite” of 
“innerlik-uiterlik” voor. Hy sê (vgl. Vollenhoven in Tol & Bril, 1992: 
201) dat by die mens, anders as by die ander geskape dinge, 
onderskei moet word tussen die modale en die nie-modale of die 
funksionele en die nie-funksionele hart of siel. Laasgenoemde is die 
pre-funksionele of “innerlike”. 

Die plek van die hart is egter nie voor die funksies, of (soos by 
Dooyeweerd) bo die funksies (bo-tydelik) nie, maar binne die 
funksiemantel – dus pre-funksioneel (vgl. Vollenhoven, 2000:293). 
Reeds vroeg al gebruik Vollenhoven (1933:44), met verwysing na 
2 Korintiërs 5:1-4 se aardse kleed of tent, die woord funksiemantel 
en onderskei so tussen die hart en funksiemantel of liggaamlike (vgl. 
ook Vollenhoven, 2005d:62; 2005e:62). 

In Vollenhoven se kort inleiding tot sy sistematiek (Isagoge philo-
sophiae) word hierdie rigtinggewende rol van die hart verder ver-
duidelik. Die mens is nie bloot ’n modale wese nie (vgl. Vollenhoven, 
2005d:61-62; 2005e:61-62), want die rigting van sy lewe kan goed 
of sleg wees, dit wil sê aan God se wet beantwoord of nie (vgl. Kok, 
1996:216 e.v.). Daar moet dus iets meer by die mens wees, iets wat 
“voor” of “agter” die verskillende funksies lê, wat die funksionele 
lewe (bv. die psigiese, ekonomiese, juridiese) ten goede of ten 
kwade rig. (Vgl. hier weer Vollenhoven se simpatie met die pneuma-
tiese wwt!) Volgens Vollenhoven is hierdie “iets” die hart. (Hy verwys 
in hierdie verband na Spr. 4:23; Matt. 12:34b-35; 15:18 en Luk. 

396   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

6:45.) In plaas van hart kan siel of gees ook gebruik word. (Vir ’n 
uitstekende uiteensetting oor die verskillende betekenisse van die 
begrip hart in die Skrif, ook die religieuse betekenis daarvan, vgl. 
Von Meyenfeldt, 1950; 1951 en 1964:40 e.v.).  

Die verhouding tussen die pre-funksionele hart en die funksionele 
liggaam of funksiemantel (vgl. Vollenhoven, 2005d:62; 2005e:62 – 
Kok vertaal die begrip in Engels met cloak of functions) is nie dié 
van ’n hoër groep funksies teenoor ’n laere groep nie. Die hart as 
innerlike bepaal die koers of rigting van die hele konkrete, lig-
gaamlike lewe. Gehoorsaamheid of ongehoorsaamheid aan God se 
wet bepaal hierdie geestelike rigting. 

4.4 Religie en beeld van God 

Uit die voorafgaande het die noue verband tussen hart en religie 
reeds duidelik geword. Von Meyenfeldt (1964:53) dink in dieselfde 
rigting as hy skryf: “Religion is not one of man’s many capacities. 
No, religion is a matter of the authentic, unadultered man; in other 
words: religion is a matter of the heart.” Vollenhoven (2005d:78; 
2005e:78) omskryf religie kernagtig soos volg: “... religion is the 
relationship of humankind to the God of the covenant in obedience 
or disobedience to his fundamental law of love” (Vollenhoven verwys 
hier na Deut. 6:5 en Matt. 22:37). 

4.4.1 Die mens as religieuse wese 

Die mens is dus, anders as die res van die skepping, van nature – 
selfs in sy ongehoorsaamheid aan God se gebooie of die ont-
kenning van sy bestaan – ’n religieuse wese. 

Verder is die mens se religieuse lewe volgens Vollenhoven se an-
tropologie nie beperk tot die hoëre deel van sy bestaan (die siel of 
gees) nie, maar dit kom na vore in sy hele liggaamlike bestaan, in al 
sy funksies. Dit bepaal by elke aktiwiteit of dit goed of sleg is – tot 
eer of tot oneer van God. Dit is in ooreenstemming met wat die 
Bybel leer: in alles dien ’n mens óf die ware God, óf afgode in sy 
plek. Von Meyenfeldt (1964:52) sê hieroor:  

Religion is not a certain capacity. It is the relationship between 
God and man in which man is engaged from his innermost 
parts to his fingertips. It takes hold of man in the deepest and at 
the same time in the broadest sense possible. 

Koers 73(3) 2008:381-409  397 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

4.4.2 Die mens as die beeld van God 

Voorafgaande beïnvloed ook Vollenhoven se verstaan van die 
Bybelse openbaring dat die mens na die beeld en gelykenis van 
God geskep is (Gen. 1:26, 27).  

In die lang Christelike tradisie tot op hede (vgl. Gregorius van 
Nazianze hierbo) is geleer dat die siel ontologies aan God verwant 
is en die mens dus in sy siel die beeld van God dra. Die beeldskap 
van God is as onverliesbaar beskou. Die mens is dus ’n semi-
goddelike wese. 

Hierteenoor leer Vollenhoven in ooreenstemming met sy duidelike 
onderskeid tussen God en die skepping, die mens ingesluit, dat dit 
verkeerd is om van God se beeld in die mens te praat. Dit is meer 
Skriftuurlik om te sê ’n mens moet die beeld van God wees, of dit 
vertoon. Dit gebeur nie indien die mens met die goddelike verenig 
word nie (vgl. Gregorius se strewe na deïfikasie), maar wanneer jy 
God se grondliggende liefdesgebod gehoorsaam. Saam met sy her-
ontdekking van die menslike hart, het Vollenhoven ook weer die hart 
van die wet, naamlik die liefde, beklemtoon. Deur lief te hê, vertoon 
’n mens die beeld van God en leef jy in die regte rigting waarop God 
se seën sal rus. 

’n Mens is dus die beeld van God, of is dit nie. Die beeldskap is nie 
onverliesbaar nie. Die beeld van God is volgens die Skrif ’n trek van 
menswees wat ’n mens as gevolg van ongehoorsaamheid aan God 
kan mis. As gevolg van die gebrokenheid van die sonde vertoon 
selfs hulle wat die beeld van God is dit in meerdere of mindere mate 
(vgl. Vollenhoven in Tol & Bril, 1992, en Bril in Vollenhoven, 2000: 
279 e.v.). 

4.5 Dood, onsterflikheid, tussentoestand en opstanding 

Ook oor hierdie sake – waaroor mense van alle tye vrae stel – het 
Vollenhoven reeds vroeg (1933) duidelik standpunt ingeneem. 

4.5.1 Dood 

Vollenhoven beskou nie die dood, soos baie Christene in die verlede 
(vgl. weer Gregorius) as iets begerenswaardigs nie, omdat die siel 
dan daardeur uit die gevangenis van die liggaam sou verlos word 
om met God verenig te word nie. Die dood is volgens die Skrif God 
se straf op die sonde (1 Kor. 15:21, e.a. tekste). Die dood beteken 
ook ’n verbreking van die bande waarin die mens tot sy omgewing 
gestaan het (vgl. Job 14:10-14). Die aflegging van die liggaam is 

398   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

daarby ’n sekondêre element, wat daaruit blyk dat dit alleen by die 
eerste dood gebeur. By die tweede dood is die hart of siel reeds met 
die liggaam herenig (Op. 20:12, 13). Let wel: “Liggaam” word hier 
nie verstaan as die “animale deel” van die mens nie, maar al die 
menslike funksies wat Paulus (vgl. weer 2 Kor. 5:1-4) met ’n mantel 
of tentwoning vergelyk. 

In ooreenstemming met die Skrif onderskei Vollenhoven (1933:44) 
dus tweërlei dood. Die eerste dood tref alle mense – die wat nie in 
God glo nie sowel as gelowiges. Die tweede dood val saam met die 
ewige straf wat diegene tref wat nie in Christus gered is nie (Op. 
20:14 en 21:8 teenoor Op. 2:11 en 20:6; vgl. verder Vollenhoven, 
2005d:121, 122, 133, 134, 139; 2005e). 

4.5.2 Onsterflikheid 

Terwyl ’n tweeduisendjarige Christelike tradisie (vgl. weer Gregorius 
hierbo) tot met Vollenhoven se tyd, en selfs vandag nog, onder die 
invloed van sommige voor-Christelike Griekse denkers in die on-
sterflikheid van die siel glo, word dit deur Vollenhoven in die lig van 
God se Woord bevraagteken. 

Onsterflikheid (om nie aan die mag van die dood onderworpe te 
wees nie) word in die Skrif alleen van God geleer. Die Bybel maak 
nêrens melding van ’n onsterflike deel (byvoorbeeld die siel) in die 
geval van die mens nie. Sulke gedagtes is vanuit ’n onbybelse 
mensvisie in sekere Skrifgedeeltes ingelees. Die mens is ook nie 
voor die eerste dood onsterflik nie. Onsterflikheid is alleen van toe-
passing op mense (nie siele nie) wat aan Christus behoort ná hulle 
opwekking by sy wederkoms. 

4.5.3 Tussentoestand en opstanding 

Oor die sogenaamde tussentoestand sê die Skrif, en dus ook 
Vollenhoven, baie min. Onder 3.2 hierbo is reeds genoem dat 
Vollenhoven van mening is dat die ontstaan van die skepping en 
voortbestaan van die mens na die dood nie wetenskaplik ondersoek 
kan word nie, maar dat in die geloof aanvaar moet word wat God 
self daaroor openbaar (vgl. 1 Kor. 2:9).   

Die digotomistiese antropologieë by Christene het gewoonlik (onder 
invloed van o.a. Plato) geleer dat die mens by die dood gedemon-
teer of uitmekaargehaal word, sodat die liggaam begrawe en die siel 
na God toe terugkeer. Die Epikureërs in Paulus se tyd (vgl. Hand. 
17:18, 32) het egter geglo die mens word by die dood vernietig en 

Koers 73(3) 2008:381-409  399 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

dit is die einde van sy/haar bestaan. Hierteenoor leer Vollenhoven 
(vgl. 4.5.1 hierbo) dat die dood nie die vernietiging van die mens 
inhou nie. Eerder moet gesê word dat die mens by die dood gebreek 
of losgemaak word van die bande met sy omgewing. Hy stel sy 
standpunt (vgl. Vollenhoven in Tol & Bril, 1992:190) soos gewoonlik 
baie kernagtig: “Ontologisch kunnen wij zeggen dat het bij de dood, 
bij het graf niet uit is; Christologisch kunnen wij zeggen, dat wij des 
Heeren zijn.”  

As gevolg van sy holistiese mensvisie verkies Vollenhoven eerder 
die Geloofsbelydenis van Nicea bó die Apostoliese Geloofsbely-
denis, omdat eersgenoemde die opstanding van die dooies in plaas 
van (soos laasgenoemde) die opstanding van die liggaam bely (vgl. 
Bril in Vollenhoven, 2000:293). 

Wat die opstanding betref, verwys Vollenhoven na 1 Korintiërs 15:44 
wat openbaar dat uit die “natuurlike liggaam” ’n “geestelike liggaam” 
opgewek sal word. Ook hier is die pneumatiese dus weer belangrik. 
Vir diegene wat ’n digotomie tussen liggaam en gees aanvaar, klop 
so ’n Bybelse uitdrukking glad nie. Volgens die Skrif beteken dit eg-
ter dat die mens, anders as in die huidige sondige bedeling, volledig 
deur die Gees van God tot volkome gehoorsaamheid gelei sal word. 

Hiermee is die hoofkontoere van Vollenhoven se reformatoriese 
mensbeskouing geskets. Ons kan hom in die lig daarvan “die filo-
soof van die hart” noem. Die vraag kan egter gestel word of sy 
antropologie nog enigsins vir vandag relevant is. 

5. Die betekenis van Vollenhoven se Skrifmatige 
antropologie vir vandag 

Om die blywende aktualiteit van hierdie Christelike denker se visie 
op die mens te illustreer word slegs op een resente versamelwerk 
gekonsentreer: From cells to souls – and beyond: changing portraits 
of human nature (2004)2 onder redaksie van Jeeves. Die kern-
probleem daarin is of en hoe moderne wetenskaplike kennis oor die 
mens versoen kan word met dit wat Christene nog altyd oor die 
mens geglo het en (volgens hulle) ook deur die Skrif geleer word. 

                                      

2 Verwysings in afdeling 5 wat slegs met ’n bladsynommer aangedui word, is ’n 
verwysing na Jeeves (2004). 

400   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

5.1 Die agtergrond 

Navorsing op die gebied van die neurologie, neurobiologie, neuro-
patologie, neuropsigologie, psigiatrie, genetika en ander vakgebiede 
het aan die lig gebring dat die menslike brein of sy chemies-fisies-
biologiese faset, sy hele bestaan beïnvloed. Hierdie navorsing het 
onder andere aangetoon dat biochemiese prosesse ’n groot invloed 
kan hê op ’n mens se ervaring van wat reg en verkeerd, sonde, 
skuld en liefde is. Alzheimersiekte (p. 81) lei byvoorbeeld tot ’n 
radikale verandering in die eie identiteit en kan selfs daartoe lei dat 
’n mens groot moeite ondervind om langer te glo of God se 
teenwoordigheid te ervaar. Ook genetiese defekte kan ’n mens se 
godsdienstige ervarings beïnvloed (vgl. p. 119). Wetenskaplikes 
vind dit vandag dus al moeiliker om die vroeëre onderskeid tussen 
fisieke en geestelike/mentale siektes te handhaaf (p. 124). 

Sulke ontdekkings roep veral by Christene ernstige vrae op, soos 
die volgende: Wanneer begin ’n mens om ’n mens te wees? 
Wanneer hou ’n mens op om ’n mens of persoon te wees? (vgl. 
p. 13). Watter rol speel die brein by menswees? Het ’n mens wie se 
brein ernstig beskadig is ook sy menswees verloor? Is daar iets, en 
indien wel, wat is dit wat ’n mens anders as ’n dier maak? Beteken 
dit dat Christene moet afskeid neem van die gedagte dat die mens 
uit ’n liggaam en ’n siel bestaan? Hierdie suggestie kom dwarsdeur 
die boek voor (vgl. p. 33, 58, 60, 179). Die mens as liggaamlike 
wese staan voorop. 

5.2 Die “oplossing” 

Bogenoemde probleme (bv. wanneer die mens mens word of ophou 
om mens te wees) is valse probleme – die gevolge van ’n digotomis-
tiese mensbeskouing, wat glo dat die mens ’n afsonderlike “deel”, 
naamlik ’n siel nodig het om in vergelyking met diere as mens te kan 
kwalifiseer. Die skrywers in hierdie bundel verwerp tereg ’n 
digotomistiese (hulle noem dit ’n “dualistiese”) antropologie, maar 
ongelukkig nie die probleme wat uit dieselfde mensvisie spruit nie. 

Al die skrywers is feitlik eenstemmig dat ’n monistiese mensvisie die 
probleme kan oplos. Die soeke na ’n onsigbare, afsonderlike iets 
soos ’n “siel” is volgens hulle tot mislukking gedoem (vgl. p. 32, 33). 
Neurologies is dit immers reeds oortuigend aangetoon dat al die 
vermoëns wat vroeër aan ’n siel toegeskryf is, eintlik maar die resul-
tate of gevolge van neurofisiologiese prosesse in die brein is (p. 58). 

Koers 73(3) 2008:381-409  401 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

5.3 Reduksionistiese fisikalisme 

Bogenoemde standpunt word gewoonlik as fisikalisme (of naturalis-
me) aangedui. Al wat bestaan, is die fisiese – ’n duidelik monistiese 
ontologie. Crick (1994:3) reduseer die mens se mentale en geeste-
like lewe in die volgende woorde tot die fisies-biologiese:  

... you, your joys and sorrows, your memories and your am-
bitions, your sense of identity and free will, are in fact no more 
than the behavior of a vast assembly of nerve cells and their 
associated molecules (kursivering bygevoeg om die reduk-
sionisme by Crick te beklemtoon – BJvdW). 

5.4 Nie-reduksionistiese fisikalisme as Christelike antwoord? 

Die Christelike skrywers in die bundel onder redaksie van Jeeves 
(2004) kan ’n materialistiese/naturalistiese mensbeskouing soos dié 
van Crick as gevolg van die verreikende implikasie daarvan moeilik 
aanvaar (p. 63, 173, 180). Dit sou onder andere tot determinisme lei, 
dit wil sê ’n verwerping van menslike vryheid en verantwoorde-
likheid. Daar bestaan dan nie meer ’n wesenlike verskil tussen mens 
en dier nie en die menslike lewe is ook nie meer heilig nie – veral as 
sy brein nie meer normaal funksioneer nie. Etiese en ander norme 
word onseker of heeltemal verwerp en geloof in ’n lewe hierna word 
betwyfel, en nog baie meer.  

’n Hele aantal van die skrywers in die Jeeves-bundel vervang dus 
Crick en andere se reduksionistiese fisikalisme met ’n standpunt wat 
hulle as “nie-reduksionistiese fisikalisme” aandui (vgl. p. 63 e.v., 184 
e.v., 214 e.v.). Hierdie standpunt word soos volg omskryf:  

Nonreductive physicalism holds two theses simultaneously: 
First, it holds that functional properties (thoughts, intentions, 
fears, etc.) cannot be reduced to physical properties. Second, it 
holds that causality is nonetheless physical. (p. 214.) 

Die vraag is of die twee tesesse nie met mekaar bots nie. ’n Fisika-
listiese standpunt kan nie werklik nie-reduksionisties wees nie. Hier-
die is egter nie die plek om met die skrywers in Jeeves (2004) in 
diskussie te tree nie. Die aandag word eerder gevestig op die wyse 
waarop Vollenhoven kan help om so ’n standpunt te begryp.  

5.5 Beoordeling in die lig van Vollenhoven se mensbeskouing 

Die verskillende skrywers in die bundel van Jeeves sien duidelik ’n 
monistiese ontologie as die enigste oplossing vir die probleem waar-
voor hedendaagse wetenskaplike kennis oor die mens Christene 

402   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

stel. Daarom is ook die eenheid van die mens vir hulle belangrik. 
Wie egter die woord eenheid gebruik, veronderstel daarmee reeds 
’n veelheid.  

Ook by hierdie denkers is daar dus by die oorspronklike eenheid ’n 
vertikale divergensie tussen iets hoërs en iets laers. Daar word 
uitdruklik gestel dat dualiteit sonder dualisme erken word (p. 241, 
242) of daar word van “the dual aspect of monism” (p. 244) gepraat. 
Die hoëre gedeelte van die mens word met verskillende name soos 
mind, spirit en soulishness aangedui (p. 67). 

Op die vraag waar dié hoëre aspek vandaan kom (wat deur Crick 
ontken word), antwoord hulle dat dit uit die laere ontwikkel (p. 74). 
Omgekeerd beïnvloed die laere (bv. die chemie van die brein) weer 
die hoëre en kan die resultate van die moderne, sekulêre wetenskap 
dus aanvaar word. Parallelistiese antropologieë word dus verwerp 
ten gunste van ’n soort wisselwerkingsteorie (vgl. p. 240, 243). Op 
dié wyse is die “siel” gered en kan die mens ’n “embodied soul” of 
“embodied spirituality” genoem word (vgl. p. 74, 123 en 245). By 
sommige skrywers word vir hierdie standpunt selfs ’n beroep op die 
Skrif gemaak (vgl. p. 186, 187). Die Ou en Nuwe Testament sou dan 
ook ’n monistiese mensvisie verkondig! 

5.6 ’n Werklike antwoord 

Vollenhoven kon (hy is reeds in 1978 oorlede) nie kennis neem van 
hierdie hedendaagse (nie)reduksionisties-fisikalistiese antropologieë 
nie. Uit hierdie kort weergawe blyk egter dat Vollenhoven sowel 
simpatiek as krities daarteenoor sou staan. 

Positief sou hy die pogings in Jeeves kon waardeer, omdat volgens 
hom onder al die moontlike mensvisies ’n (pneumatiese) wissel-
werkingsteorie die naaste aan die waarheid aangaande die mens 
gekom het (vgl. 3.5 hierbo).  

In die tweede plek is dit egter ook duidelik dat die mensvisies wat 
Christelike skrywers in Jeeves se boek voorstel nie die volle waar-
heid oor die mens kan weergee nie. Vollenhoven sou hulle ’n hele 
end nader daaraan kon bring. 

Wat die struktuur van menswees betref, sal Vollenhoven se onder-
skeid van, behalwe die fisiese, nog dertien ander verskillende moda-
liteite (vgl. 4.2 hierbo) by die mens tot ’n veel breër visie op die 
mens kan bydra. Bowendien sal die anti- en retrosipasies wat hy 
tussen die verskillende funksies van die mens aantoon, kan ver-

Koers 73(3) 2008:381-409  403 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

duidelik waarom chemies-biologiese aspekte van die mens ’n in-
vloed kan hê op sy gevoel, denke, etiese handelinge en geloof, 
terwyl die omgekeerde ook plaasvind. Dit nog afgesien van sy klem 
op die hart as religieuse sentrum van die mens. 

Vollenhoven sou heel waarskynlik soortgelyke vrae aan die skry-
wers in die boek van Jeeves kon stel as wat Geertsema (2008) aan 
’n ander skrywer vra, wat met dieselfde vraagstuk worstel. Om 
konsekwent te wees moet denkers wat beweer dat menslike denke 
en wil uit neurofisiologiese prosesse in die brein ontstaan, dit ook op 
hulle eie visie van toepassing maak. 

Belangriker is egter dat Geertsema (al is dit vanuit die filosofie van 
Dooyeweerd) ook antwoorde probeer bied op hoe dit moontlik is dat 
te veel wyn ’n mens se denke kan aantas. Sekere chemiese middele 
kan die mens geestelik beïnvloed, soos byvoorbeeld medikasie vir 
psigiatriese toestande. Beskadiging van die brein het ook duidelik 
groter gevolge. Dat dit gebeur, kan nie ontken word nie. Hoe dit 
moontlik is, is egter ’n probleem. 

In ooreenstemming met die modaliteitsleer beskou Geertsema 
hierdie “interaksie” nie as ’n kousale relasie (van oorsaak en gevolg) 
nie, maar ’n strukturele verhouding. Dit is moontlik as gevolg van die 
komplekse, onderlinge vervlegtheid van die verskillende fasette van 
menswees. Hierdie fasette verskil wel van mekaar, sodat hulle nie 
reduksionisties tot mekaar herlei mag word nie. Terselfdertyd kan 
hulle slegs van mekaar onderskei en nooit geskei word nie. 

Die menslik brein is dus nie bloot iets fisies-chemies-biologies nie, 
maar dit is deel van die kompleksiteit van die mens. Anders gestel: 
dit is ’n menslike brein. Die “eenheid” van menswees vanuit die hart 
kom tot uitdrukking in al die verskillende fasette. Dit is ek wat dink, 
kies, glo, ensovoorts en nie my brein nie. Ek ervaar pyn en nie my 
liggaam nie! 

6. Terugskouende evaluering 
Met enkele slotgedagtes kan hierdie ondersoek afgesluit word. 

6.1 Die weg afgelê 

’n Lang pad is geloop vanaf die vroeg-Christelike denke (Gregorius), 
na Woltjer (Vollenhoven se leermeester), na die gangbare mens-
visies by gereformeerde denkers in Vollenhoven se tyd (Waterink, 
Hepp), na Vollenhoven se eie reformatoriese standpunt teenoor die 
voorafgaande, na ’n voorbeeld van kontemporêre Christelike den-

404   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

kers se propagering van ’n monistiese wisselwerkingsteorie (Jeeves, 
2004). 

6.2 Die resultaat 

Kritici sou kon opmerk dat Vollenhoven nie werklik ’n bydrae tot die 
beter verstaan van menswees gelewer het nie. Het hy nie maar 
bloot die vroeëre, digotomistiese denke (’n hoër-laere-onderskeid) 
met sy eie – ook digotomistiese skema – van binne-buite, innerlik-
uiterlik of  hart-funksiemantel vervang nie? 

Vonk (1963) is byvoorbeeld van mening dat Janse (vgl. Vonk, 1963: 
75 e.v.), Vollenhoven (sy idee van ’n funksiemantel, vgl. Vonk, 
1963:87, 143) en Telder (vgl. Vonk, 1963:160) wel hard probeer het 
om ’n digotomistiese mensbeskouing te oorkom. Hulle kon nie 
werklik daarin slaag nie, veral omdat al drie van hulle glo dat by die 
dood van die mens tog iets (die siel/hart/gees) bly voortbestaan. 
Vonk is van mening dat (in digotomistiese taal gestel) die totale 
mens sterf en weer uit die stof opgewek word. Die dood verdeel die 
mens dus nie in twee nie. Dood is dood. 

Hoe dit ook al sy, Vollenhoven wou nie vanuit so ’n monistiese onto-
logie na die mens kyk nie. Verder sien hy ook nie digotomisties die 
hoëre funksies van die mens sáám as ’n afsonderlike komponent 
teenoor die laere groep modaliteite nie. 

Sulke kritiek erken verder ook nie Vollenhoven se belangrike bydrae 
tot ’n integrale visie op die mens, wat duidelik na vore kom in sy 
integrale, radikale en totale visie op religie, naamlik dat niks van ’n 
mens se verhouding tot en diens aan God uitgesluit is nie.  

Laastens beklemtoon Vollenhoven ook dat die dood iets abnormaals 
is en dus as iets sekondêrs beskou moet word. Dit hoort nie tot die 
oorspronklike skeppingstruktuur van die mens nie, maar is ’n (tyde-
like) straf van God op die sonde. Daar mag dus nie, terugwerkend 
van die gebroke toestand by die dood, ’n tweeheid in die mens se 
bestaan hier en nou ingedra word nie. 

Die spoorsny op die voetspore van Vollenhoven, sy voorgangers en 
diegene na hom, was dus tog die moeite werd. Daaruit het duidelik 
geblyk dat ’n Skrifgefundeerde, reformatoriese mensbeskouing 
moontlik is en groot waarde kan hê. 

Dit bied as gevolg van die modaliteiteleer ’n ryker  mensvisie. Dit 
bied ook ’n dieper kyk op die mens. Vollenhoven ontdek weer die 
hart van die mens en liefde as die hart van God se wet. So ’n 

Koers 73(3) 2008:381-409  405 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

mensbeskouing is ook bevrydend. Dit sny eeue oue dualismes, soos 
liggaamlik-geestelik, sekulêr-heilig, wêreld en kerk, sosiale betrok-
kenheid en evangelieverkondiging, wetenskap en geloof by die wor-
tel af, omdat die mens se hele lewe vanuit sy hart religieus bepaal 
is. Die lewe is religie. 

6.3 Die beperking en waarde van wetenskaplike kennis oor 
die mens 

Vollenhoven is egter die laaste persoon wat sy eie visie oor die 
mens as die finale sou beskou. Hy het byvoorbeeld ’n lesing oor die 
wysgerige antropologie begin (vgl. Vollenhoven, 1963) deur te erken 
dat, van al die baie raaisels, die raaisel van jou eie menswees seker 
die moeilikste is. Hy sê verder (Vollenhoven, 2005d:17; 2005e:17) 
dat enige wetenskap slegs beperkte kennis kan bied. Die werklik-
heid, veral die mens, is nie begripsmatig ten volle te verstaan nie. ’n 
Vriend of verloofde is nie ’n begrip nie, maar ’n werklikheid. Die hele 
werklikheid, die mens ingesluit, bestaan ook sonder die wetenskap 
daaroor. 

Nogtans is ’n poging om die geheim van menswees wetenskaplik te 
ontrafel nie nutteloos nie. Terwyl Christene soms nog dink dat ’n 
Christelike filosofie gevaarlik kan wees, of ten minste ’n nuttelose 
bedryf is, het die waarde daarvan duidelik uit die voorafgaande ge-
blyk. Stellingwerff (1992:255, 256) was dus reg toe hy opgemerk het 
(vgl. 1.4) dat Vollenhoven ’n filosoof vir alle tye is en aanbeveel het 
dat hy opnuut deur die jongere geslag ontdek behoort te word. 

6.4 Beskeidenheid 

Die taak van die jongere generasie sal egter nie wees om Vollen-
hoven te kanoniseer nie, maar om op sy werk voort te bou. Alleen 
dan kan reg geskied aan die beskeidenheid en verwondering oor die 
skepping wat so kenmerkend was van hierdie “filosoof van die hart”. 
Dit blyk ten slotte duidelik uit wat hy oor die taak van ’n Christen-
denker sê:  

For a philosopher who believes that God created the cosmos 
proceeds every time again from the presupposition that the 
wealth in that which is created will be much greater than has 
been ascertained up to that time. For such a reason, such a 
(Christian) philosopher can never say, ‘I am ready, look here, a 
closed system!’ On the contrary, her result, though acquired 
systematically, is always a provisional one, for she remains 
filled with expectation, attuned to new surprises that ... will 

406   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

usually alter earlier findings. (Vollenhoven, 2005d:17; 2005e: 
17.) 

Geraadpleegde bronne 

ALTANER, B. 1960. Gregory of Nazianzus. (In Graef, H.C., trans. Patrology. 
Edinburgh: Nelson. p. 345-351.) 

BRIL, K.A. 1982. Vollenhoven’s laatste werk, 1970-1975. Amsterdam: VU-
Uitgeverij. 

BRIL, K.A. 1986. Westerse denkstructuren: een probleemhistorisch onderzoek. 
Amsterdam: VU-Uitgeverij. 

BRIL, K.A. 2005. Vollenhoven’s problem-historical method: introduction and 
explanations. Sioux Center: Dordt College Press. 

CRICK, F. 1994. The astonishing hypothesis: the scientific search for the soul. 
New York: Simon & Schuster. 

DE GRAAFF, A.H., ed. 1977. Views of man and psychology in Christian 
perspective. Toronto: Institute for Christian Studies. (Mimeograph.) 

DE GRAAFF, A.H. 1979. Towards a new anthropological model. (In Kraay, J. & 
Tol, A., eds. Hearing and doing: philosophical essays dedicated to H.E. 
Runner. Toronto: Wedge Publication Foundation. p. 97-118.) 

DE VRIES, W.G., red. 1992. Eender en anders: correspondentie tussen 
K. Schilder en D.H. Th Vollenhoven. Kampen: Kok. 

DOOYEWEERD, H. 1942. De leer van de mens in de wijsbegeerte der 
wetsidee. Correspondentiebladen, 7:134-144.  

DOOYEWEERD, H. 1949. Reformatie en scholastiek in de wijsbegeerte. 
Franeker: Wever. 

DOOYEWEERD, H. 1957. A new critique of theoretical thought. Vol. 3. Amster-
dam: Paris. 

DOOYEWEERD, H. 1960. What is man? (In Dooyeweerd, H. The twilight of 
Western thought. Nutley: The Craig Press. p. 173-198.) 

DOOYEWEERD, H. 1961. De taak ener wijsgerige anthropologie en de 
doodlopende wegen tot wijsgerige zelfkennis. Philosophia reformata, 
26:35-58. 

FERNHOUT, H. 1975. Man, faith and religion in Bavinck, Kuyper and Dooye-
weerd. Toronto: Institute for Christian Studies. (Thesis for Masters of 
Philosophy.) 

GEERTSEMA, H.G. 2008. Hoe vrij ben jij? Beweging, 72(3):40-45. 
JANSE, A. 1934. De mensch als “levende ziel”. Amsterdam: Uitgeverij Holland. 
JANSE, A. 1938. Van idolen en schepselen. Kampen: Kok. 
JANSE, A. 1940. Om “de levende ziel”. Goes: Oosterbaan & Le Cointre. 
JEEVES, M., ed. 2004.  From cells to souls – and beyond: changing portraits of 

human nature. Grand Rapids: Eerdmans. 
KOK, J. 1992. Vollenhoven: his early development. Sioux Center: Dordt College 

Press. 
KOK, J. 1996. Patterns of the Western mind: a reformed Christian perspective. 

Potchefstroom: Institute for Reformational Studies. 
OUWENEEL, W.J. 1984. Hart en ziel: een Christelijke kijk op de psychologie. 

Amsterdam: Buijten & Schipperheijn. 
OUWENEEL, W.J. 1986. De leer van de mens: proeve van een Christelijk-

wijsgerige antropologie. Amsterdam: Buijten & Schipperheijn. 

Koers 73(3) 2008:381-409  407 



Die hart van die mens herontdek: op die spoor van ’n Skrifgetroue mensbeskouing ... 

REUTHER, R.R. 1969. Gregory of Nazianzus: rhetor and philosopher. Oxford: 
Clarendon. 

SCHAFF, P. & WACE, H., eds. 1955. S. Gregory of Nazianzen, archbishop of 
Constantinopel. (In Schaff, P. & Wace, H. A select library of Nicene and 
Post-Nicene Fathers of the Christian church. Vol. 7. Grand Rapids: 
Eerdmans. p. 203-482.) 

STELLINGWERFF, J. 1987. De Vrije Universiteit na Kuyper. Kampen: Kok. 
STELLINGWERFF, J. 1992. D.H. Th. Vollenhoven (1892-1978): reformator der 

wijsbegeerte. Baarn: Ten Have. 
STELLINGWERFF, J. 2006. Geschiedenis van de reformatorische wijsbegeer-

te: een Christelijk perspectief. Soest: Stichting voor Reformatorische 
Wijsbegeerte. 

TOL, A. & BRIL, K.A. 1992. Vollenhoven als wijsgeer: inleidingen en teksten. 
Amsterdam: Buijten & Schipperheijn. 

VAN DER LAAN, H. 2000. Jan Woltjer (1849-1917): filosoof, classicus, peda-
goog. Amsterdam: VU-Uitgeverij. 

VAN DER WALT, B.J. 2006. The philosophy of D.H. Th. Vollenhoven (1892-
1978), with special reference to his historiography of philosophy. Tydskrif 
vir Christelike wetenskap, 42:35-59. 

VAN DER WALT, B.J. 2008a. Antheunis Janse van Biggekerke (1890-1960): 
morning star of a reformational worldview. (In Van der Walt, B.J.  The eye 
is the lamp of the body: worldviews and their impact. Potchefstroom: The 
Institute for Contemporary Christianity in Africa. p. 189-229.) 

VAN DER WALT, B.J. 2008b. The consistent problem-historical method of 
philosophical historiography. (In Van der Walt, B.J. Anatomy of refor-
mation. Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in 
Africa. p. 531-558.) 

VAN UNNIK, W.C. 1958. Gregorius van Nazianzus (329-390). (In Grosheide, 
F.W. & Van Itterzon, G.P., reds. Christelijke Encyclopedie. Vol. 3. Kam-
pen: Kok. p. 302-303.) 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. Verskillende Engelse tekste beskikbaar op internet 
by onder andere Google en All of life redeemed. www.allofliferedeemed. 
co.uk/Vollenhoven.htm  Datum van gebruik: 11 Sept. 2008. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 1933. Het Calvinisme en de reformatie der 
wijsbegeerte. Amsterdam: Paris. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 1950. Geschiedenis der wijsbegeerte. Deel 1. 
Franeker: Wever. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 1963. Wijsgerige anthropologie. (Notas deur B.J. 
van der Walt van lesing gehou op 28/08/1963 by die Departement 
Filosofie aan die Potchefstroomse Universiteit vir C.H.O.) 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 2000. Schematische kaarten: filosofische concepties 
in probleemhistorisch verband. Bewerkt door K.A. Bril & P.J. Boonstra. 
Amstelveen: De Zaak Haes. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 2005a. Die probleem-historische methode en de 
geschiedenis der wijsbegeerte. Red. K.A. Bril.  Amstelveen: De Zaak 
Haes.  

VOLLENHOVEN, D.H.Th. 2005b. The problem-historical method and the 
history of philosophy. Ed. by K.A. Bril, translated by J. de Kievit, S. 
Francke, J.G. Friesen & R. Sweetman. Amstelveen: De Zaak Haes. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 2005c. Wijsgerig woordenboek. Red. K.A. Bril. 
Amstelveen: De Zaak Haes.  

408   Koers 73(3) 2008:381-409 



B.J. van der Walt 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 2005d. Isagôgé philosophiae: introduction to 
philosophy. Ed. by J.H. Kok & A. Tol. Bilingual edition. Sioux Center: Dordt 
College Press. 

VOLLENHOVEN, D.H. Th. 2005e. Introduction to philosophy. Ed. by J.H. Kok & 
A. Tol. Sioux Center: Dordt College Press. 

VON MEYENFELDT, F.H. 1950. Het hart (leb, lebab) in het Oude Testament. 
Leiden: Brill. 

VON MEYENFELDT, F.H. 1951. Enige algemene beschouwingen gegrond op 
de betekenis van het hart in het Oude Testament. (In Zuidema, S.U. & 
Popma, K.J., reds. Wetenschappelijke bijdragen door leerlingen van D.H. 
Th. Vollenhoven aangeboden ter gelegenheid van zijn 25-jarig 
hoogleraarschap aan de Vrije Universiteit. Franeker: Wever. p. 52-67.) 

VON MEYENVELDT, F.H. 1964. The meaning of ethos. Hamilton: The 
Association for Reformed Scientific Studies. 

VONK, C. 1963. De voorzeide leer. Deel 1b: Leviticus. Barendrecht: Drukkerij 
Barendrecht. 

Kernbegrippe: 
antropologie 
digotomie 
filosofie: reformatories 
hart/siel 
Vollenhoven, D.H. Th. 
wisselwerkingsteorie 

Key concepts: 
anthropology 
dichotomy 
heart/soul 
interaction, theory of 
philosophy: reformational 
Vollenhoven, D.H. Th. 
 

Koers 73(3) 2008:381-409  409 


