Resensies / Reviews

Een gebroke wereld maar nog altijd
schepsel Gods

Van der Walt, B.J. 2010. At home in God’s world: a transforming
paradigm for being human and for social involvement.
Potchefstroom: The Institute for Contemporary Christianity in Africa.
557 p. Price: R150,00. ISBN: 978-1-86822-570-5.

Resensent: S. Griffioen
Departement Filosofie, Vrije Universiteit, Amsterdam

We verkeren in deze wereld niet als bannelingen; en het is ook geen
vreemde wereld waarin we thuis zijn. Gods woord richt zich niet
alleen tot ons innerlijk, onze ziel, tot het vrome gemoed, enzovoort,
maar tot onze volle persoon. Deze boodschap roept ons ook niet
weg uit de hectiek van het dagelijkse leven, maar drukt ons juist op
onze verantwoordelijkheid voor een wereld die bij alle gebrokenheid
nog altijd schepsel Gods is en op velerlei wijze de glorie van de
Schepper toont. Zie hier de bijbelse leidraad van dit boek.

Het gaat de auteur om heel de Schrift, heel de mens en heel de
werkelijkheid. Naar zijn overtuiging heeft het christendom in Afrika
een blikverrruiming in deze zin dringend nodig. Het boek is ge-
schreven vanuit een bezorgdheid zoals die door T. Adeyemo werd
verwoord:

For decades in Africa, evangelism and missionary activities
have been directed at getting people saved (i.e. spiritually) but
losing their minds. Consequently we have a continent south of
the Sahara that boasts of an over 50% Christian population on
the average, but with little of no impact on society. (p. 412.)

En het gezochte paradigm waarvan de ondertitel spreekt? Voor wie
de auteur kent, komt het niet als een verrassing dat reformatorische
wijsbegeerte een sleutelrol krijgt toebedeeld in het formuleren van
dit paradigma. Het is bepaald niet voor het eerst dat de auteur
hierover schrijft. Maar dit boek heeft toch een eigen invalshoek. Om
de vergelijking te beperken tot het voorafgaande werk, Transforming
power (Potchefstroom: 2007): dit laatste boek was vooral een tijds-

688 Koers 75(3) 2010:677-691




Resensies / Reviews

kritiek; Van der Walt gebruikte de reformatorische wijsbegeerte om
de geest van de eeuw te diagnosticeren. De uitslag luidde dat we in
“bezet gebied” leven en dat de heersende geest die van het secu-
larisme is. At Home benadert daarentegen de werkelijkheid vooral
positief, als Gods wereld. Ik zoek in deze opzet de reden waarom de
auteur nu ook de reformatorische wijsbegeerte op een nieuwe
manier wil introduceren.

Op weg naar de reformatorische wijsbegeerte maakt de auteur een
tussenstop bij Calvijn. Dit onderdeel bevat voor de kenner geen
nieuw materiaal, maar onderscheidt zich nochtans door evenwichtig-
heid: behalve de sterke punten (Calvijns anti-scholastieke, bijbelse
instelling) krijgen ook zwakke aandacht, vooral de doorwerking van
een ziel-lichaam dualisme. In zekere zin ligt het voor de hand dat
Van der Walt van hieruit zou doorstoten naar de mensleer van D.H.
Th. Vollenhoven, want hierin ligt immers naar zijn overtuiging het
antwoord op wat bij Calvijn nog problematisch bleef. In plaats
daarvan biedt de auteur eerst een breed overzicht van waar en door
wie de reformatorische wijsbegeerte beoefend werd en wordt. Het
overzicht stelt hem in de gelegenheid zijn Afrikaans publiek duidelijk
te maken dat deze wijsbegeerte van meet af een Afrikaanse com-
ponent had, en wel in de figuur van Hendrik Stoker (1899-1993).
Aan diens nagedachtenis, samen met die van D.H. Th. Vollenhoven
(1892-1978) en H. Dooyeweerd (1894-1977), is dit boek opgedra-
gen. Met de introductie van de verschillende Afrikaanse generaties
van leerlingen wil Van der Walt ook een lacune opvullen in Geschie-
denis van de reformatorische wijsbegeerte van J. Stellingwerff
(2006). Zijn bezwaar is dat laatstgenoemde de Afrikaanse tak
voorgestelde als import van wat elders zich ontwikkeld had (p. 129,
130).

Dan volgt het uitgebreide hoofdstuk over Vollenhoven. Het gaat om
diens mensleer, maar anders wat je bij filosofen doorgaans vindt, ligt
deze antropologie ingebed in een geschiedschrijving van de wijs-
begeerte. Welnu, in dit hoofdstuk krijgt de lezer een inleiding tot
Vollenhovens “"consequent probleemhistorische methode” en de
bijpoehorende typologie. Wat dit onderdeel extra waardevol maakt, is
de medewerking van Kor Bril — kenner bij uitstek van dit onderwerp.
Zoals in elk onderdeel het geval is, biedt het boek ook hier een
bibliografisch overzicht van wat er in de Engelse taal verscheen. Met
gepaste trots, als voorzitter van de "Stichting Vollenhoven”, meld ik
dat dit overzicht een aantal recente titels vermeldt, dankzij publi-
caties van John Kok (Sioux Center), Kor Bril en Antony Tol
(Nederland), en ten laaste ook van Bennie van der Walt zelf.

Koers 75(3) 2010:677-691 689



Resensies / Reviews

Daarna volgt een hoofdstuk over de doorwerking van Vollenhovens
mensleer, waarover ik het zo dadelijk nog wil hebben, en een
afsluitend deel over “A Christian social philosophy”. Ook dit gedeelte
biedt weer een overzicht van wat op allerlei onderdelen verscheen.
Ik kan niet beoordelen in hoeverre dit alles in een Afrikaanse
behoefte voorziet, maar durf wel te stellen dat het boek ook elders
vanpas komt, en bijvoorbeeld een verrijking zou betekenen voor de
literatuurlijsten van de Internationale Master Christian Studies in
Science and Society aan de Vrije Universiteit, Amsterdam.

Uiteraard valt er ook wel op het boek af te dingen. Ik beperk me tot
twee punten.

De introductie bevat een verontschuldiging voor het ontbreken van
een gestructureerde overgang tussen mensleer en sociale filosofie
(p. 11). De schrijver noemt ter plaatse een aantal principes aan de
hand waarvan lezers deze onvolledigheid “gemakkelijk” kunnen
aanvullen (p. 11, 12). Ik proef hier toch een structureel compositie-
probleem. Het probleem is mijns inziens dat Vollenhovens geschied-
schrijving van de filosofie niet zelf een overgang naar een sociale
filosofie biedt. Van der Walt had hier zelf met behulp van de in de
inleiding genoemde principes (p. 11, 12) een overgang moeten
banen. In plaats daarvan vinden we nu een uitweiding van bijna 40
bladzijden (p. 367-405) over de doorwerking van Vollenhovens
mensleer in een historische controverse, namelijk over de opstan-
ding van het lichaam naar aanleiding van Vraag 57 van de
Heidelbergse Catechismus. Zonder het belang van deze kwestie te
willen wegwuiven, meen ik toch dat ze het gemis aan een
systematisch hoofdstuk niet kan compenseren.

Het gemis aan een goede verbinding tussen antropologie en sociale
filosofie doet zich ook nog elders gevoelen. Ik bedoel de passages
over mensenrechten (p. 492-493). Hier zou nu juist een antropo-
logische fundering gewenst zijn. Ik denk aan een universeel recht op
bescherming van menselijk leven als keerzijde van de roeping die in
het beelddrager Gods-zijn besloten ligt. Van der Walts verwijzing
naar “God’s call” wijst ook in deze richting. Vervolgens beperkt hij
echter de reikwijdte van “God’s call” door deze rechten te verbinden
met de “specific calling of each societal relationship”. Zo laat hij
mijns inziens alleen plaats voor rechten die onder een specifiek
verband vallen: rechten van de mens als staatsburger, als gezinslid,
als werkgever of werknemer, als docent of scholier, enzovoort. Mijns
inziens is dit te weinig. Ook Dooyeweerd, die naar ik meen te weten
pas na zijn emeritaat een plaats vond voor mensenrechten (en
supranationale instanties zoals de VN), heeft altijld geleerd dat

690 Koers 75(3) 2010:677-691



Resensies / Reviews

gestructureerde verbanden niet het gehele leven omvatten. Er zijn
om te beginnen de ‘“interlinkages”, d.w.z. de ongestructureerde
relaties tussen verbanden onderling; er zijn ook de vele niet nader te
structureren intermenselijke relaties — bijvoorbeeld mijn relatie tot
een illegaal hier verblijvende vreemdeling die naast me komt zitten
in de trein, of het slachtoffer dat op een Samaritaan wacht. Ik zie het
als een onopgeefbare verworvenheid dat het slachtoffer nu een
mensenrecht op hulp aan zijn kant heeft, ook al kan dit recht niet zo
maar in positief geinstitutionaliseerd recht worden omgezet. De
problemen die Van der Walt noemt (botsingen tussen rechten,
reductie van “recht” tot “rights”, enz.) zijn helaas alle reéel, maar ge-
ven geen reden om “human rights” te vervangen door specifieke
rechten van institutioneel bepaalde en dus ook beperkte reikwijdte.
Mijns inziens komt een sociale filosofie (ook een reformatorische) er
niet uit, tenzij dan antropologisch gefundeerd.

Tenslotte: ongeacht de genoemde problemen, spreek ik de hoop uit
dat het boek in vele handen komt; en dat de verwachting van de
auteur (en de recensent) bewaarheid zal worden dat het aarden vat
van de reformatorische filosofie een paradigma van grote waarde
bevat.

Koers 75(3) 2010:677-691 691



