
1

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

Die liberale welsynstaat – demokrasie of
merito krasie?
The liberal welfare state – democracy or meritocracy?

MARINUS SCHOEMAN 
Departement Filosofi e, Universiteit van Pretoria
marinus.schoeman@up.ac.za

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

ABSTRACT
The liberal welfare state – democracy or meritocracy?
The advent of the modern welfare state witnessed the rise of a powerful new elite – the “New 
Class” (Alvin Gouldner), i.e. the class of professional experts and managers. Their investment 
in education and information, as opposed to property, distinguishes them from the rich bourgeoisie 
and the old proprietary class. The rise of this new elite has basically led to a new form of 
meritocracy, which constitutes a real danger to democracy. This new elite’s overriding interest 
is to secure their own position of power and infl uence and to escape from the common lot – the 
very defi nition of meritocratic success. The meritocratic tendency of the current welfare state can 
be traced back to the triumph of the therapeutic approach to society, which forms the cornerstone 

MARINUS SCHOEMAN (MA Pretoria, DPhil 
Nijmegen) is ’n medeprofessor in Filosofi e aan die 
Universiteit van Pretoria. In sy onderrig en 
navorsing spits hy hom veral toe op die geskiedenis 
van die moderne wysbegeerte, sosiale fi losofi e, 
etiek en strominge in die kontemporêre (hoof-
saaklik kontinentale) fi losofi e. Op bykans al hierdie 
terreine het tientalle publikasies van hom verskyn 
in boeke en vaktydskrifte. Hy is lid van verskeie 
vakvereni gings (nasionaal en internasionaal) en 
ook van die Suid-Afrikaanse Akademie vir Weten-
skap en Kuns. Hy dien op die redaksies van ver-
skeie vaktydskrifte en ook op die redaksionele raad 
van die gesag hebbende Leuvense Tijdschrift voor 
Filosofi e. Prof. Schoeman beywer hom vir die 
uitbouing en verstewiging van bande met Neder-
landse en Vlaamse universiteite en is ’n stigterslid 
van die Nederlands-Afrikaanstalige Wysgerige 
Genootskap. 

MARINUS SCHOEMAN (MA Pretoria, DPhil 
Nijmegen) is an associate professor in Philosophy 
at the University of Pretoria. In his teaching and 
research he specialises in the history of modern 
philosophy, social philosophy, ethics and contem-
porary (especially continental) philosophy. He is 
the author of more than forty publications in 
scholarly journals and books. Prof. Schoeman is a 
member of several learned societies (national as 
well as international), including the Suid-Afri-
kaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns. He serves 
on the editorial boards of various journals, among 
others the esteemed Tijdschrift voor Filosofi e. Prof. 
Schoeman endeavours to expand and strengthen 
ties with Dutch and Flemish universities and is a 
founder member of the Nederlands-Afrikaanstalige 
Wys gerige Genootskap.

Marinus Schoeman



2

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

of the new class ideology. This ideology views the well-being of individuals as growing from an 
environment composed of professionals and their services. It envisions a world where there is a 
professional to meet every need and where the fee to secure each professional service is a right. 
This vision is epigrammatically expressed by those who see the ultimate liberty as “the right to 
treatment”. The defi nition of social problems in therapeutic or medical terms creates the condition 
for a process where individuals become second rate citizens, permanently excluded from 
mainstream society and degraded to the inferior position of being “clients” or dependants. No 
matter how many resources and “services” these people are “entitled” to receive – in the last 
instance nothing can compensate for this humiliation which they are made to suffer.
 The therapeutic ideology naturally has a political function. It serves to legitimatise the power 
that new class professionals and managers exercise. In the words of Christopher Lasch: “The 
power to label people defi cient and declare them in need is the basic tool of control and oppression 
in modern industrialized societies. The agents with comprehensive labelling power in these 
societies are the helping professionals. Their badge bestows the caring authority to declare fellow 
citizens ‘clients’ – a class of defi cient people in need.”
 Efforts to reform the liberal welfare state would appear to be futile. What is needed is a 
departure from the therapeutic model and the rehabilitation of a community centred approach. 
Clients of the service industry should become active citizens again. The therapeutic ideology, 
along with its underlying ethics of compassion, places too much emphasis on the alleged defi cits 
of clients. It thereby overlooks the possibility that these so-called clients can make a meaningful 
contribution to society. The professionalisation of compassion has not resulted in a kinder, gentler 
society. Instead it institutionalises inequality, under the pretence that everybody is “special” in 
his/her own way. Furthermore, it has led to the disruption of community life and the rise of a “cult 
of the victim” along with its politics of hate and resentment. Under such circumstances democracy 
cannot survive. A true democracy should always resist the idea of double standards, which is a 
sure recipe for second rate citizenship. There should be a constant effort to raise the general level 
of all citizens’ competences and abilities, instead of being content to institutionalise competence 
in the caring class, which arrogates to itself the job of looking out for everybody else. In this 
regard we can learn much from the tradition of populism with its appreciation for values such as 
self-reliance and independence, its respect for honesty and hard work, its egalitarian opposition 
to entrenched privilege, its insistence on plain speech and on holding people accountable for their 
actions. An ethics of respect – as an alternative to the ethics of compassion which underlies the 
welfare state – should build from these and other elements of the populist tradition.

KEY CONCEPTS: modern welfare state, New Class, professional experts, liberalism, populism, 
democracy, meritocracy, respect, compassion, citizenship, community, 
therapeutic ideology, cult of the victim, resentment, self-reliance.

TREFWOORDE: moderne welsynstaat, New Class, professionele deskundiges, liberalisme, 
populisme, demokrasie, meritokrasie, respek, medelye, burgerskap, 
gemeenskap, terapeutiese ideologie, slagoffer-kultus, ressentiment 
(haatdraendheid), selfstandigheid.

OPSOMMING
Pogings om die liberale welsynstaat te hervorm skyn futiel te wees. Wat nodig is, is ’n afskeid 
van die terapeutiese model en ’n rehabilitasie van die gemeenskap-gesentreerde benadering. 



3

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

Kliënte van die dienste-industrie moet weer aktiewe burgers word. Die terapeutiese ideologie 
met sy onderliggende etiek van medelye plaas te veel klem op die beweerde tekortkominge van 
kliënte. Daarby misken dit die moontlikheid dat hierdie sogenaamde kliënte ’n betekenisvolle 
bydrae kan lewer tot die samelewing. Inteendeel, dit institusionaliseer ongelykheid terwyl dit 
voorgee dat iedereen op sy of haar manier “spesiaal” is. Verder het dit gelei tot die ontwrigting 
van die gemeenskapslewe en die opkoms van ’n “slagoffer-kultus” wat gekenmerk word deur ’n 
politiek van haatdraendheid en ressentiment. Onder sulke omstandighede kan ’n demokrasie nie 
oorleef nie. ’n Ware demokrasie moet hom verset teen die idee van dubbele standaarde, want dit 
is ’n stellige resep vir tweedeklas burgerskap. Daar moet voortdurend gepoog word om die 
algemene peil van alle burgers se vermoëns en vaardighede te verhoog, eerder as om steeds meer 
en meer vermoëns te institusionaliseer en toe te wys aan professionele deskundiges wat hulleself 
aanmatig om die lewens van andere te “begelei” en te “bestuur”. In hierdie verband kan ons veel 
gaan leer van die tradisie van die populisme met sy kenmerkende waardering vir waardes soos 
selfstandigheid en onafhanklikheid, sy respek vir vlytigheid en hardwerkendheid, sy egalitêre 
afkeer van verskanste posisies van bevoorregting, sy aandrang op eenvoudige, verstaanbare 
taalgebruik en om mense verantwoordelik te hou vir hulle dade. ’n Etiek van respek – as alternatief 
vir die etiek van medelye wat onderliggend is aan die welsynstaat – behoort voort te bou op 
hierdie en ander elemente van die populistiese tradisie.

  … our mania for salvation makes life 
unbreathable… Everyone is trying to 
remedy everyone’s life… the sidewalks 
and hospitals of the world overfl ow 
with reformers… Society – an inferno 
of saviours!

 E M Cioran (1975:4-5)

I

Die klassieke liberalisme was daarop uit om die mag van die staat vis à vis die 19de-eeuse 
burgerlike samelewing te neutraliseer, en daardie mag trouens oor te neem ten einde die bourgeoisie 
se eie agenda uit te voer. Liberalisme met sy klem op waardes soos vryheid van die indiwidu, 
formele gelykheid, sosiale mobiliteit en private eiendomsreg het ideologiese stukrag gegee aan 
die totstandkoming van ’n volwaardige kapitalistiese samelewing in die 19de eeu. Vir die 
kapitalistiese stelsel om te slaag, was dit belangrik om etniese, kulturele en ander onderskeide 
te nivelleer sodat mense gestandaardiseerde produsente en verbruikers kon wees. Die nasionale 
state het ’n sleutelrol gespeel in die redusering van mense tot abstrakte indiwidue en in die 
homogenisering van kultuurspesifi eke leefwêrelde. Veral na die Eerste Wêreldoorlog is ambisieuse 
programme in die naam van “modernisering”, “vooruitgang”, “nasiebou”, “bevolkingsont-
wikkeling” en dergelike meer van stapel gestuur. Dit het uitgeloop op die kultuurindustrie, 
universele skoolplig en allerlei ander sosialiseringsmeganismes wat deur ’n massiewe sentrale 
burokrasie en ’n byna allesomvattende regstelsel aangedryf word. Hiermee is die grondslag fi naal 
gelê vir die moderne welsynstaat met sy nuwe élite – die “New Class” (Alvin Gouldner) oftewel 
die professionele en bestuurslui wat ’n “nuwe” klas uitmaak in dié sin dat hulle lewenstog nie 
soseer berus op die besit van eiendom nie, maar eerder op hulle professionele kundigheid en die 
manipulering van inligting. 



4

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

 Christopher Lasch (1995:34) sê van hierdie “New Class” die volgende: 

 Their investment in education and information, as opposed to property, distinguishes them 
from the rich bourgeoisie, the ascendancy of which characterized an earlier stage of capitalism, 
and from the old proprietary class – the middle class in the strict sense of the term – that 
once made up the bulk of the population. 

Hierdie nuwe klas behels ’n wye verskeidenheid beroepe: “brokers, bankers, real estate promoters 
and developers, engineers, consultants of all kinds, system analysts, scientists, doctors, publicists, 
publishers, editors, advertising executives, art directors, moviemakers, entertainers, journalists, 
television producers and directors, artists, writers, university professors” (ibid.:34). Alvin 
Gouldner was van mening dat die verenigende element in hierdie andersins uiteenlopende 
groepering geleë is in hulle gemeenskaplike “culture of critical discourse”. Hieroor sê Lasch 
(1995:34) dat “even though this formulation captures an essential feature of the secular, analytical 
attitude that now prevails in the higher circles, it exaggerates the intellectual component in the 
culture of the new elites and their interest in the rationalization of life, just as it minimizes their 
continuing fascination with the capitalist market and their frenzied search for profi ts”. 
 Vroeër in die twintigste eeu het Ortega en ander kultuurkritici gewaarsku teen die opkoms 
van die sogenaamde “massakultuur” wat gekenmerk word deur ’n kombinasie van radikale 
onerkentlikheid (ondankbaarheid) en ’n blinde geloof in grenslose moontlikhede vir vooruitgang. 
Die massamens – so vat Lasch Ortega se beskrywing saam – 

 [.]..took for granted the benefi ts conferred by civilization and demanded them peremptorily, 
as if they were natural rights. Heir of all ages, he was blissfully unaware of his debt to the 
past. Though he enjoyed advantages brought about by the general rise in the historical level, 
he felt no obligation either to his progenitors or to his progeny. He recognized no authority 
outside himself, conducting himself as if he were lord of his own existence. His incredible 
ignorance of history made it possible for him to think of the present moment as far superior 
to the civilizations of the past and to forget, moreover, that contemporary civilization was 
itself the product of centuries of historical development, not the unique achievement of an 
age that had discovered the secret of progress by turning its back on the past. (Lasch 1995:40; 
sien ook Finkielkraut 2000) 

 
Hierdie lewenshouding is egter volgens Lasch eerder kenmerkend van die “new class”. Dit dui 
op die opkoms van ’n nuwe meritokrasie eerder as ’n “opstand van die massas”. Ortega het self 
toegegee dat die prototipe van die massamens inderwaarheid die wetenskapsmens was – die 
tegnikus, die vakspesialis, die geleerde ignoramus “whose mastery of his own tiny corner of the 
universe was matched only by his ignorance of the rest”. Maar, anders as wat Ortega impliseer, 
gaan dit hier om meer as die blote vervanging van die oudmodiese “man of letters” deur die 
vakspesialis. Wesentlik gaan dit hier oor ’n nuwe vorm van meritokrasie wat ’n bespotting maak 
van die demokrasie. Daar word op ’n ongekende skaal aan almal – of minstens aan diegene wat 
die nodige talent het om dit aan te gryp – geleenthede gebied om vooruit te gaan. Soos wat Lasch 
egter uitwys, is die sogenaamde 

 [.]..opportunities to rise ... no substitute for a general diffusion of the means of civilization, 
of the dignity and culture that are needed by all whether they rise or not. Social mobility 
does not undermine the infl uence of elites; if anything, it helps to solidify their infl uence by 



5

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

supporting the illusion that it rests solely on merit. It merely strengthens the likelihood that 
elites will exercise power irresponsibly, precisely because they recognize so few obligations 
to their predecessors or to the communities they profess to lead. Their lack of gratitude 
disqualifi es meritocratic elites from the burden of leadership, and in any case, they are less 
interested in leadership than in escaping from the common lot – the very defi nition of 
meritocratic success. (Lasch 1995:41) 

’n Aristokrasie van talent – oppervlakkig beskou ’n aantreklike ideaal waardeur demokratiese 
samelewings hulle skynbaar onderskei van dié wat op oorgeërfde bevoorregting berus – blyk na 
alles ’n contradictio in terminis te wees: Die talentvolles behou talle van die slegte eienskappe 
van die aristokrasie, maar sonder sy deugde. Hulle snobisme weerhou hulle van ’n erkenning 
van wedersydse verpligtings tussen die bevoorregte minderheid en die onderontwikkelde menigte. 
Alhoewel hulle vol meegevoel vir die armes mag wees, kan daar kwalik van hulle gesê word dat 
hulle hulle onder ’n edele verpligting voel om ’n regstreekse en persoonlike bydrae te maak tot 
die openbare welsyn. Verpligtinge teenoor ’n ander het heeltemal onpersoonlik geraak – ’n saak 
vir die staat of staatsgesubsidieerde welsynsinstansies wat proporsioneel ’n baie groter las plaas 
op die werkers- en laer middelklas as op die professionele en bestuurslui. Om weer vir Lasch 
(ibid.: 45) aan te haal: 

 The policies advanced by new-class liberals on behalf of the downtrodden and oppressed 
– racial integration of the public schools, for example – require sacrifi ces from the ethnic 
minorities who share the inner cities with the poor, seldom from the suburban liberals who 
design and support those policies. To an alarming extent the privileged classes – by an 
expansive defi nition, the top 20 percent – have made themselves independent not only of 
crumbling industrial cities but of public services in general. 

Hulle stuur hulle kinders na privaat skole, verseker hulleself teen mediese ongevalle deur 
maatskappy-gesubsidieerde lidmaatskap van mediese skemas, en huur private sekuriteitswagte 
om hulleself te beskerm teen die oplaaiende geweld teen hulle. In werklikheid het hulle hulleself 
verwyder van die gemeenskapslewe, en hulle betrokkenheid by ander is beperk tot hulle 
onmiddellike woonbuurtes en die lewenstyl-enklawes (Robert Bellah) waarin hulle tuis voel. 

II

Die meritokratiese eerder as demokratiese inslag van die hedendaagse welsynstaat kan teruggevoer 
word na die triomf van ’n terapeutiese opvatting van die samelewing ten koste van ’n 
gemeeskapsgesentreerde beskouing (McKnight 1995). Die terapeutiese opvatting is die hoeksteen 
van die new-class ideologie. Volgens McKnight (1995:168) sien dit die welsyn van indiwidue 
“as growing from an environment composed of professionals and their services. It envisions a 
world where there is a professional to meet every need and where the fee to secure each 
professional service is a right. This vision is epigrammatically expressed by those who see the 
ultimate liberty as ‘the right to treatment’ ”. Soos Lasch beskou McKnight die defi niëring van 
maatskaplike probleme in mediese terme as die voorwaarde vir die proses waarin indiwidue 
gestroop word van hulle burgerskap en permanent uit die hoofstroom gerangeer word tot die 
minderwaardige posisie van “kliënte” of afhanklikes. Op watter hulpbronne en “dienste” hierdie 
mense ook al “geregtig” is – niks kan uiteindelik vergoed vir hierdie vernedering nie. McKnight 
(1995:61) beskryf die uitgangspunt van die terapeutiese ideologie treffend soos volg: “(1) The 



6

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

basic problem is you, (2) The resolution of your problem is my professional control, and (3) My 
control is your help...” .
 Die terapeutiese ideologie het uiteraard ’n politieke funksie. Dit dien die magsbelange van 
die new-class professionele en bestuurslui. 

 The power to label people defi cient and declare them in need is the basic tool of control and 
oppression in modern industrialized societies... The agents with comprehensive labeling 
power in these societies are the helping professionals. Their badge bestows the caring authority 
to declare fellow citizens ‘clients’ – a class of deficient people in need. (McKnight 
1995:16) 

In ’n opspraakwekkende boek het Theresa Funiciello onlangs die sluier gelig oor die verskuilde 
magsbelange in die welsynsektor. Na ’n betrokkenheid van bykans twee dekades in die 
Amerikaanse welsynstelsel het sy uiteindelik besluit om die stilswye te verbreek. Sy beweer die 
volgende: 

 The social welfare practitioners and policy makers have acquired a stranglehold on public 
policy and, to a growing extent, the economy, and they aren’t about to let go... If stupid 
people like me broadcast their obvious confl icts of interest, then the real bad guys might 
take away not only the junk but the salaries and perks too. Then there would be no one left 
to ‘advocate’ for the poor. That bugaboo was fi rmly planted in every poor activist’s ear... 
Telling the truth about the industry of helpers, about fraud, perhaps legal graft, abuse of 
power, and all that goes with it would bring the Wrath of God (or the Republicans, whichever 
came fi rst) pounding on the poor. The trouble was, not telling it did, too. (Funiciello 
1993:255)

Soos McKnight beweer Funiciello dat arm mense beroof word deur hulle sogenaamde weldoeners: 
“Countless middle class people were making money, building careers, becoming powerful and 
otherwise benefi tting from poverty. The poverty industry once again substituted its own interests 
for that of poor people and got away with it. To me, that’s welfare fraud”. Fondse wat aan die 
behoeftiges toegewys is, word in werklikheid bestee aan “an army of welfare professionals whose 
interests are protected by the elected offi cials they helped put into offi ce and by the press that 
naively reports all of it at face value” (ibid.: xix, xx).
 Ten spyte van die enorme bedrae geld en ander hulpbronne wat aan die diensteverskaffi ng 
in die welsynsektor bestee word, misluk dit skromelik in wat as sy verklaarde doelwit voorgehou 
word. Dit is omdat dit heimlik die teenoorgestelde doel voor oë het: Die doel is naamlik nie om 
die kwalike toestand van die behoeftiges te verbeter nie, maar om dit te skep en in stand te hou. 
In die hoogs ontwikkelde lande is die ekonomie, soos alombekend, grootliks gebaseer op die 
tersiêre of dienstesektor. Ten einde die BNP te verhoog en werkloosheid in bedwang te hou, is 
dit vir regerings belangrik dat daar steeds meer en meer werkgeleenthede in die dienstesektor 
geskep word. Voorts verwag die bevoorregte groepe, gegradueerdes en huisvroue wat tot die 
betaalde arbeidsmag toetree, die prestige wat normaalweg aan professionele werk toegeken word. 
McKnight (1995:39) skroom nie om die aaklige waarheid agter die professionele lui se masker 
van besorgdheid te ontbloot nie: Dáár skuil die “servicer, his systems, techniques and technologies 
– a business in need of markets, an economy seeking new growth potential, professionals in need 
of an income”. Dit is waarom die aantal sorgbehoewendes of kliënte voortdurend toeneem. “It 
is now clear that the economic pressure to professionalize requires an expanding universe of need 



7

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

and defi ciency. This form of marginal professional development can only intensify the ineffective, 
dominating, and iatrogenic nature of the professional class as they invade the remaining perimeters 
of personhood” (ibid.: 23,24). Pogings om die stelsel te hervorm is gebaseer op ’n diep gewortelde 
wanbegrip vir die probleem van die professie. “The basic issue is the profession itself, dependent 
upon the manufacture of need and the defi nition of new defi ciencies” (ibid.: 24).
 Blote hervormings van die welsynstelsel raak nie die kern van die probleem nie. Wat nodig 
is, is ’n afskeid van die terapeutiese model en ’n herstel van ’n gemeenskapsgesentreerde 
benadering. Anders gestel: Van kliënte moet weer aktiewe bugers gemaak word. ’n Ware 
demokratiese gemeenskapsbenadering laat ruimte vir elke indiwidu, ongeag hoe swak of 
“feilbaar”, om op ’n gelyke voet met ander burgers deel te neem aan die prosesse van plaaslike 
besluitneming en gemeenskapsbou. 

 It sees community associations as contexts in which to create and locate jobs, provide 
opportunities for recreation of multiple friendships, and become the political defender of the 
right of labelled people to be free from exile... [Adherents to the community vision] see a 
society where those who were once labelled, exiled, treated, counselled, advised and protected 
are, instead, incorporated into community where their contributions, capacities, gifts and 
fallibilities will allow a network of relationships involving work, recreation, friendship, 
support and the political power of being a citizen. (McKnight 1995:169) 

Omdat die terapeutiese ideologie van die new class fokus op die beweerde gebreke van die kliënte, 
kom die moontlikheid nie eens by hulle op dat diesulkes iets sou kon bydra tot die gemeenskap 
nie. Dit ontneem hulle dus die geleentheid om betrokke te raak by allerlei aktiwiteite wat aan 
hulle ’n gevoel van eiewaarde kan teruggee. Is daardie indiwidue wat byvoorbeeld geëtiketteer 
word as verstandelik gestrem meer “feilbaar” as ander burgers? Die vraag is eintlik irrelevant, 
want watter feilbaarhede of beweerde tekortkominge burgers ook al mag hê, hulle besit ook 
unieke vermoëns wat hulle in staat stel om by te dra tot die gemeenskap – vermoëns wat sal gedy 
as hulle die geleentheid kry om dit ten uitvoer te bring. 

 It is the marvel of the democratic ideal that persons of every fallibility are citizens. Effective 
associational life incorporates all of those fallibilities and reveals the unique intelligence of 
community... [Accordingly], as we exile our fallible neighbors to the control of managers, 
therapists, and technicians, we lose much of our power to be the vital centre of society. We 
forget about the capacity of every single one of us to do good work and, instead, made some 
of us into objects of good works – servants of those who serve. (McKnight 1995:166, 
172)

Onderliggend aan die terapeutiese ideologie van die welsynstaat is ’n beheptheid met sosiale 
kontrole, of wat Horkheimer en Adorno (1969) noem die idee van ’n “totaal geadministreerde 
samelewing”. Dit veronderstel ’n skema van meganiese perfeksie wat immuun is teen onverwagse 
verandering, kontingensie en die onvoorspelbaarheid van die geskiedenis. Daar is geen plek vir 
“feilbaarheid” in so ’n kultuur nie, want feilbaarheid is ’n manifestasie van ’n indiwidualiteit wat 
kliënte verhinder om bevele te gehoorsaam, aan roetine-maatstawwe te voldoen, en hulle te 
onderwerp aan sinnelose rituele waarvan die voltrekking veronderstel is om die gevaar van 
wanorde af te weer. Vanuit hierdie oogpunt beskou, is die alledaagse gemeenskapslewe sonder 
die tegniese ingrepe en supervisie van deskundiges wanordelik, morsig, ondoeltreffend en 
“irrasioneel”. Vir die “natuurlike” wysheid en orde – die gesonde verstand (common sense) – wat 



8

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

opgesluit lê in gemeenskappe, en wat gevorm en bepaal word deur die behoefte om beide 
uitnemendheid én feilbaarheid te inkorporeer, is daar geen begrip nie.
 Die welsynstaat en sy ideologie van professionalisme is ’n manifestasie van wat Horkheimer 
en Adorno (1969) beskryf het as die “dialektiek van die Verligting”. As sodanig is dit vasgevang 
in ’n onoplosbare dilemma. Enersyds poog dit om die Ander wie se andersheid die gevaar inhou 
van wanorde en ontwrigting tot niet te maak. Maar andersyds het dit ook die bestaan van die 
Ander nodig. Die ideologie van versorging skep ’n kloof tussen die diensverskaffer en die kliënt 
wat nooit oorbrug kan word nie: bestaansekuriteit word opgesoek in die beheer oor en onder-
werping van die Ander, en nie in die erkenning en respek vir andersheid nie. Kliënte moet in 
hulle andersheid behou word, maar tegelykertyd word hulle gedwing om voortdurend rituele van 
onderwerping te volvoer. Hulle kan nie toegelaat word om hulle andersheid te transendeer of te 
legitimeer deur die regte en magte van volwaardige burgers te verwerf nie, want as dit wel sou 
gebeur, sal daar geen Ander meer wees om te bestuur en te kontroleer nie. Die miskenning van 
die Ander – deur uitsluiting of deur assimilasie – kom wesenlik neer op die miskenning van die 
“reg op andersheid” en die gepaardgaande verpligting om hierdie andersheid nie alleen te 
ondersoek en te verken nie, maar daarin ook die moontlike oorsprong te vind vir nuwe waardes 
en norme.1

III
 
Soos reeds gesuggereer, kan ’n werkbare alternatief vir die welsynstaat se strategieë van uitsluiting 
of assimilasie slegs gevind word deur ’n rehabilitasie van die gemeenskapslewe. Ons moet 
wegkom van die pseudo-gemeenskap van die professionele diensverskaffers wat alle indiwidue 
wil reduseer tot ’n uniforme standaard van “normaliteit”. ’n Ware gemeenskap word gekenmerk 
deur inklusiwiteit, deur heterogeniteit en indiwiduele verskeidenheid. Daar is altyd ’n gesonde 
spanning tussen indiwidue en die gemeenskap. Wanneer hierdie spanning opgehef word, lei dit 
óf tot wanorde óf tot totalitarisme – of beide. McKnight (1995:178) som die verskil tussen die 
terapeutiese en die gemeenskapsbenadering treffend op: 

 While institutions and professions war against human fallibility by trying to replace it, cure 
it, or disregard it, communities are proliferations of associations that multiply until they 
incorporate both the capacities and fallibilities of citizens. It is for this reason that labelled 
people are not out of place in community because they all have capacities and only their 
fallibilities are unusual. 

’n Egte gemeenskap is een wat berus op meelewing en erkenning van (respek vir) wat James 
Hillman noem “the world of chronic disorder”. Volgens Hillman (1986:18) beteken egte 
liefdadigheid teenoor diegene wat in ’n chroniese toestand van siekte of gestremdheid verkeer 

 [.]..recognition of the God within the condition, which God is not to be violated by cure or 
conversion. Drive out the Devil and drive out the Angel too. Sacredness of the back ward, 
for even Hell belongs in God’s vision. Amelioration performed through charity … and 
compassion which says: ‘here is something to be lived with because of its very difference, 
its utterly foreign alienness, which leads me to want to be closer to it for what it offers’. The 
mission changes into a transformation, not of disorder, but of my norms of order. 

 
1 Sien Alain de Benoist, in Taguieff (1994:120), asook Michel Foucault (1973).



9

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

Die vraag is nou of die herstel van die gemeenskapsbenadering nie maar net ’n utopiese ideaal 
sonder enige noemenswaardige impak is nie. Is dit werklik moontlik om die huidige maatskaplike 
orde wat berus op bestuur en dominasie te transendeer en een te skep wat gebaseer is op ’n 
deelgenootskap van gelykes? Die vooruitsigte lyk maar skraal. Dit wil voorkom of verreweg die 
meeste mense die heersende stelsel steeds beskou as ’n bate wat hoogstens hervorm moet word 
om sekere ooglopende gebreke uit die weg te ruim (vergelyk die “consumer movement” en die 
“advocacy movement” wat wil “fasiliteer” tussen die stelsel en die kliënt ten einde laasgenoemde 
te beskerm teen misbruike en onbevredigende dienslewering). Die ervaring het geleer dat 
hervormingsbewegings dikwels die neiging het om die opposisie te koöpteer en sodoende die 
hegemonie van die bestaande stelsel te versterk. En tog wil dit voorkom of die welsynstaat besig 
is om te wankel en uiteindelik selfs gedoem is om heeltemal in duie te stort. Die welsynstaat dra 
in ’n wesentlike opsig die kiem van sy eie ondergang in homself: juis sy sukses dra, ironies 
genoeg, by tot sy eie ondergang. Logieserwys én histories stuur die welsynstaat met sy terapeutiese 
model af op ’n punt waar feitlik elke burger die risiko loop om getransformeer te word tot ’n 
kliënt, en dan destabiliseer hy homself. Volgens McKnight (1995:24) sal die probleem van 
oordrewe professionalisme as ’t ware vanself te bowe gekom word “when the lives of enough 
people are so completely invaded by the professional need for defi ciency that a popular revolt 
develops”. Ons het na alle waarskynlikheid reeds naby aan die punt gekom waar so ’n populêre 
opstand kan plaasvind, en wanneer dit gebeur, sal dit na my mening nóg van links nóg van regs 
wees, maar geskoei op die basis van ’n verwerping van professionalisme en die kultivering van 
’n populistiese geloof in die vermoë van burgers om in samewerking met mekaar oor hulleself 
te regeer.
 Maar daar is nog ’n ander, meer voor die hand liggende rede vir die naderende einde van 
die welsynstaat: dit werk eenvoudig nie. Versorgingstate en hulle gesubsidieerde instellings 
dwarsoor die wêreld veg vandag kennelik ’n verlore stryd teen siektes, armoede, honger, onkunde, 
misdaad en ander maatskaplike euwels. Die krisis in openbare befondsing is die duidelikste teken 
van die swakheid van ’n staat wat nie meer kan reken op informele, alledaagse meganismes van 
sosiale vertroue en beheer nie. Die wydverspreide opstandigheid en verset van belastingbetalers 
– weliswaar self ’n manifestasie van die ideologie van privatisme met sy kenmerkende afsydigheid 
teenoor burgerlike oproepe van enige aard – kom voort uit ’n gegronde suspisie dat belastinggeld 
bloot aangewend word om die burokratiese selfverryking verder aan te help. 
 Die staat is vandag ooglopend oorbelas, en niemand het meer veel vertroue in sy vermoëns 
om die nypende probleme op te los nie. Die slagspreuke van liberale aktiviste – die groot apologete 
van die welsynstaat en sy terapeutiese ideologie – klink toenemend hol en ongeloofwaardig. 
Skerp kritiek op die liberale establishment word soos volg deur Lasch (1995:210) uitgespreek: 

 Is it really necessary to point out, at this late date, that public policies based on a therapeutic 
model of the state have failed miserably over and over again? Far from promoting self-respect, 
they have created a nation of dependents. They have given rise to a cult of the victim in which 
entitlements are based on the display of accumulated injuries infl icted by an uncaring society. 
The professionalization of compassion has not made us a kinder, gentler nation. Instead it 
institutionalizes inequality, under the pretence that everybody is ‘special’ in his own way. 

Volgens Lasch (1995:105) het die liberalisme in ons tyd ontaard in ’n “ideology of compassion” 
wat, hoe goed dit ook al in ons ore klink, ’n leidende rol speel in die ondermyning van die 
gemeenskapslewe. ’n Florerende gemeenskapslewe hang volgens hom nie soseer af van medelye 
nie, maar van wedersydse respek tussen die indiwiduele lede: 



10

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

 A misplaced compassion degrades both the victims, who are reduced to objects of pity, and 
their would-be benefactors, who fi nd it easier to pity their fellow citizens than to hold them 
up to impersonal standards, attainment of which would entitle them to respect. We pity those 
who suffer, and we pity, most of all, those who suffer conspicuously; but reserve respect for 
those who refuse to exploit their suffering for the purposes of pity. We respect those who 
are willing to be held accountable for their actions, who submit to exacting and impersonal 
standards impartially applied. (Lasch 1995:105)

Die siening word vandag wyd aangehang, minstens in die new-class geledere, dat standaarde 
inherent onderdrukkend is, dat dit allermins onpersoonlik is en inderdaad diskrimineer teen vroue, 
gekleurdes en minderhede in die algemeen. Standaarde, só word betoog, weerspieël die kulturele 
hegemonie van “dead white European males”, terwyl medelye ons bring tot die erkenning van 
die onreg wat andere aangedoen word wanneer ons hierdie standaarde op hulle afdwing. Dit is 
hierdie siening wat dan ook ten grondslag lê van die huidige ophef oor “multikulturalisme” wat 
eintlik niks anders as ’n uitvloeisel van die new-class liberalisme is nie, en daarby wesenlik 
indruis teen die demokrasie. Soos John Dewey nog in sy werk The Public and its Problems (1927) 
oortuigend aantoon, het demokrasie altyd gestaan vir verset teen enige vorm van dubbele 
standaarde omdat dit ’n resep is vir tweedeklas burgerskap. Lasch (1995:88) beaam dié siening: 
“Common standards are absolutely indispensable to a democratic society. Societies organized 
around a hierarchy of privilege can afford multiple standards, but a democracy cannot”. Vandag 
aanvaar ons dubbele standaarde in die naam van humanitêre besorgdheid. Daarmee versaak ons 
dit wat vroeër gereken is as die waarmerk van ’n demokrasie, naamlik die inspanning om die 
algemene peil van mense se bevoegdhede en vermoëns te verhoog. Anders gestel: “We are content 
to institutionalize competence in the caring class, which arrogates to itself the job of looking out 
for everybody else” (Lasch 1995:106).
 Die erkenning van gelyke regte vir almal is ’n noodsaaklike maar nietemin onvoldoende 
voorwaarde vir demokratiese burgerskap. Gelyke regte is in sigself nog geen waarborg vir 
selfrespek nie, behalwe as dit gepaard gaan met gelyke toegang tot die middele wat mens nodig 
het om jou bevoegdhede en vermoëns te verbreed. Dit is waarom dit verkeerd is om die demokrasie 
te verdedig op grond van die sentimentele aanname dat “alle mense dieselfde is”. Mense is 
eenvoudig nie gelyk vir sover dit hulle vermoëns en bekwaamhede betref nie. Soos wat Hannah 
Arendt (1958) aangetoon het, het die Verligting die kar voor die perde gespan. Dit is burgerskap 
wat gelykheid bewerkstellig, nie gelykheid wat ’n reg tot burgerskap daarstel nie. “Sameness is 
not equality, and political equality, therefore, is the very opposite of the equality before death ... 
or of equality before God.” Politieke gelykheid – burgerskap – maak mense wat andersins ongelyk 
is in hulle vermoëns tot mekaar se gelykes, en die toekenning van burgerskap aan almal het slegs 
betekenis as dit gepaardgaan nié slegs met ’n formele opvoeding in die kuns van burgerskap nie, 
maar ook met maatreëls om te verseker dat ekonomiese en politieke verantwoordelikhede so wyd 
as moontlik onder almal versprei word. Dit veronderstel ’n formele opvoeding in goeie oordeel, 
helder en logies steekhoudende taalgebruik, en die bereidwilligheid om die gevolge van ons 
handelinge en besluite te aanvaar. Dit is in hierdie sin dat universele burgerskap ’n hele wêreld 
van gemeenskaplike helde of rolmodelle impliseer. So ’n wêreld is ’n vereiste vir demokrasie 
indien mens enigsins wil voorkom dat burgerskap bloot ’n leë formaliteit word.2

 Demokrasie vereis ook ’n lewenskragtiger etiek as dié van blote verdraagsaamheid. 
Verdraagsaamheid is ’n goeie ding, maar dit is slegs die beginpunt van ’n demokrasie, nié die 

2 Sien Dewey (1927).



11

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

eindbestemming nie. In ons tyd hou onverskilligheid waarskynlik ’n groter bedreiging in vir 
demokrasie as onverdraagsaamheid en irrasionele bygeloof. Ons het heeltemal te bedrewe geraak 
in die kuns om verskonings te maak vir onsself, of erger nog, om verskonings te maak vir die 
“benadeeldes”. Ons is so besig om ons regte te verdedig (regte wat grotendeels deur wetgewing 
tot stand gekom het) dat ons min aandag gee aan ons verantwoordelikhede. Ons sê selde wat ons 
dink uit vrees dat ons mag aanstoot gee. Ons is vasbeslote om aan almal respek te betoon, maar 
ons het vergeet dat respek iets is wat verdien moet word. Respek is nie maar net ’n ander woord 
vir toleransie of vir ’n waardering vir “alternatiewe” lewenstyle en gemeenskappe nie. Laas-
genoemde is ’n “toeristiese” benadering tot moraliteit.3 Respek is wat ons ervaar in die teen-
woordigheid van bewonderenswaardige prestasies, merkwaardig gevormde karakters, natuurlike 
gawes wat voortrefl ik aangewend word. Dit behels goeie oordeel en onderskeiding, nié blinde-
lingse aanvaarding nie.
 Ons samelewing is vandag vasgevang in die greep van ’n verlammende vrees vir twee dinge: 
fanatisme en rassekonfl ik. Ons het uiteindelik – weliswaar baie laat, maar darem tog wel – tot 
die besef gekom van die historiese betreklikheid en kontingensie van alle wêreldbeskouings en 
ideologieë, tot so ’n mate dat ons ’n obsessie ontwikkel het met die terreur wat so dikwels 
plaasvind wanneer partikuliere waarhede as universeel geldig opgevat word. Na ’n eeu wat vir 
’n groot deel gedomineer is deur fascisme en kommunisme is hierdie vrees verstaanbaar, maar 
teen hierdie tyd kan daar tog seker al geredeneer word, sonder om in selfgenoegsaamheid te 
verval, dat die gevaar van totalitarisme besig is om die wyk te neem. Diegene wat so bekommerd 
is oor ideologiese fanatisme verval dikwels in ’n selfgenoegsaamheid van hulle eie, soos ’n mens 
veral by liberale intellektuele aantref. Hulle dien hulleself graag aan as die klein minderheid van 
beskaafde en ruimgeestige mense in ’n see van fanatisme en bekrompenheid. Dit geld ook ten 
opsigte van rassisme. Die gevaar van rassisme moet ten alle koste lewend gehou word. Tydig en 
ontydig word dit by gesprekke ingesleep in die veronderstelling dat meeste mense (veral die laer 
middelklas witmense) verbete rassiste is. Nie dat rassekonfl ik aansienlik afgeneem het of geen 
faktor is om mee rekening te hou nie, maar soos Lasch (1995:91) tereg vanuit ’n Amerikaanse 
konteks opmerk: 

 [.]..it is a serious mistake to interpret every confl ict as evidence of the retrograde outlook of 
ordinary Americans, as a revival of the historic intolerance that has played a part in our 
country’s history. The new racism is reactive rather than residual, let alone resurgent. It is a 
response, however inappropriate and offensive, to a double standard of racial justice that 
strikes most Americans as unreasonable and unfair. Since opposition to an ‘affi rmative’ 
double standard is routinely dismissed as racist, one reaction to this insult, from working- 
and lower-middle-class people harassed by affi rmative action and busing and now from 
college students harassed by attempts to enforce politically correct language and thought, is 
to accept ‘racism’ as a badge of honor, to fl aunt it, with studied provocation, in the face of 
those who want to make racism and minority rights the only subject of public discussion.

Vanuit die oogpunt van die new class met sy verwronge sin vir gelykheid, sy eensydige klem op 
verdraagsaamheid en sy obsessie met rassisme en ideologiese fanatisme, kan demokrasie net een 
ding beteken: die verdediging van wat genoem word “kulturele verskeidenheid”. Maar vir die 
liefhebbers van die demokrasie is daar veel belangriker kwessies wat aangespreek moet word: 

3 Sien Bauman (1993: hfst. 8) en (1997: hfst 6); sien ook Lasch (1995: 87) oor die estetisering van 
moraliteit.



12

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

die ontstellende verval in standaarde en die vermoëns van tallose gewone mense wat die gaping 
tussen ryk en arm steeds groter laat word; die groeiende apatie en versmorende sinisme; die 
morele verlamming onder diegene wat “openheid” bo alles stel en dit boonop verwar met 
standpuntloosheid; die skynheiligheid van die liberales se morele verontwaardiging te midde van 
’n stelsel (die welsynstaat) wat kennelik nie werk nie maar nogtans deur hulle in stand gehou 
word. Dinge soos hierdie dui op die noodsaaklikheid van ’n grondige herwaardering van ons 
huidige situasie en die hele geskiedenis wat daaraan voorafgegaan het – ’n herwaardering en ’n 
herinterpretasie wat allereers die aandag vestig op die mate waarin die liberale demokrasie tot 
nog toe geleef het van die geleende kapitaal van morele en godsdienstige tradisies wat hom 
voorafgegaan het. Dit behels talle verwaarloosde denktradisies wat hulle wortels het in onder 
meer die klassieke republikanisme en die vroeë Protestantse teologie – iets waaraan veral die 
sogenaamde kommunitêre denkers soos Robert Bellah en talle ander vir ’n geruime tyd reeds 
aandag gee.
 In die herwaardering van ons situasie is dit egter die populistiese tradisie wat vir ons van 
uitermate groot betekenis kan wees. Dit is geensins vreemd dat daar veral oor die afgelope dekade 
of wat so ’n toename in belangstelling vir die populistiese tradisie in die literatuur te bespeur is 
nie.4 Histories gesien het die welsynstaat (in sy liberale en sosialistiese variante) sy eerste ware 
teenstander gehad in die populisme. Vanaf die vroegste populistiese bewegings in die 19de eeu 
(vgl. die agrariese beweging in die VSA, die sindikalisme en gilde-sosialiste in Europa) tot by 
die meer onlangse manifestasies van populisme vind mens konsekwent die verwerping van beide 
die kapitalistiese vryemark-beginsel én die idee van die welsynstaat in die soeke na ’n derde weg. 
Dit is waarom dit so moeilik is om hierdie bewegings te klassifi seer binne die geykte spektrum 
van politieke beskouings. Lasch (1995:101) verduidelik dit soos volg: 

 Their opposition to free-market ideologies seems to align them with the left, but their criticism 
of the welfare state ... makes them sound right-wing. In fact, these positions belong neither 
to the left nor to the right, and for that reason they seem to many people to hold the best 
hope of breaking the deadlock of current debate, which has been institutionalized in the (two) 
major parties...” 

In ’n tyd waar die politieke debat grootliks bestaan uit die eindelose herhaling van ideologiese 
slagspreuke voor gehore wat hoofsaaklik bestaan uit lojale party-ondersteuners, is daar behoefte 
aan vars en nuwe denke, en dit is onwaarskynlik dat dit na vore sal kom uit die geledere van dié 
wat gevestigde belange het in die ou ortodoksieë. Soos Alan Wolfe (1989:12) dit stel: “We need 
a third way of thinking about moral obligation, one that locates moral obligation neither in the 
state nor in the market but in common sense, ordinary emotions, and everyday life”. 
 Die populisme spreek die huidige probleme van die welsynstaat baie meer direk aan as 
meeste van die ander politieke tradisies, nie slegs omdat dit aantoon hoe die hulpbronne van die 
staat aangewend kan word om nie-burokratiese oplossings aan te moedig nie, maar omdat dit 
sekere beproefde waardes voorstaan wat waarskynlik steeds die gewone mens aanspreek. Anders 
as ander ideologieë wat toenemend met apatie en wantroue bejeën word, beskik die populisme 
oor die vermoë om geesdrif op te wek. So meen Lasch (1991a:67) byvoorbeeld dat die gewildheid 
van die Amerikaanse New Right onder meer toegeskryf kan word aan sy vermoë om die 
populistiese erfenis suksesvol vir homself op te eis. “Formerly Democratic voters are attracted 

4 Sien bv. die werk van Lasch, Goodwyn, en tallose bydraes in die tydskrif Telos.



13

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

to the New Right, and might be attracted to a more vigorous and genuinely egalitarian form of 
populism, because it offers the most penetrating critique of our political deformities”. Wat hier 
van Amerika gesê word, geld in ’n hoë mate ook vir Europa en Oos-Europa.
 Waarvoor staan die populisme? In die eerste plek vir die onafhanklikheid en selfstandigheid 
van elke indiwidu. Lasch (1995:83) stel dit soos volg: 

 Independence, not interdependence, was the populist watchword. Populists regarded self-
reliance (which, of course does not preclude cooperation in civic and economic life) as the 
essence of democracy, a virtue that never went out of demand. Their quarrel with large-scale 
production and political centralization was that they weakened the spirit of self-reliance and 
discouraged people from taking responsibility for their actions. 

Populiste is dan ook skerp gekant teen die slagoffer-kultus wat die afgelope tyd so prominent 
fi gureer in veldtogte vir maatskaplike hervorming. Dit blyk ook uit die geskiedenis van die 
Amerikaanse burgerregte-beweging, wat volgens Lasch verstaan moet word as deel van die 
populistiese tradisie: 

 It was the strength of the civil rights movement ... that it consistently refused to claim a 
privileged moral position for the victims of oppression. Martin Luther King was a liberal in 
his social gospel theology but a populist in his insistence that black people had to take 
responsibility for their lives and in his praise of the petty bourgeois virtues: hard work, 
sobriety, self-improvement. If the civil rights movement was a triumph for democracy, it 
was because King’s leadership transformed a degraded people into active, self-respecting 
citizens, who achieved a new dignity in the course of defending their constitutional rights.

 
Populisme is ondubbelsinnig verbind tot die beginsel van respek, en staan daarom direk in 
opposisie tot die liberale welsynstaat met sy politiek van medelye en bejammering. Dit staan 
uiters skepties teenoor ’n politiek wat gebaseer is op morele verontwaardiging en selfvoldaanheid 
wat nogtans almal – veral die histories-benadeeldes – wil vryspreek van verantwoordelikheid en 
blaam deur die bestaande ongeregtigheid te wil toeskryf aan ’n onpersoonlike oorsprong soos 
geïnstitusionaliseerde rassisme of ’n dergelike sistemiese boosheid. “Populism ... is unimpressed 
by claims of moral superiority advanced in the name of the oppressed. It rejects a ‘preferential 
option for the poor,’ if that means treating the poor as helpless victims of circumstance, absolving 
them of accountability, or excusing their derelictions on the grounds that poverty carries with it 
a presumption of innocence” (Lasch 1995:106). ’n Politiek van jammerhartigheid lei net tot 
afguns en haatdraendheid (Nietzsche praat van “ressentiment”) wat niks konstruktiefs bydra tot 
die verbetering van die behoeftiges en veronregtes se lot nie. Die laer middelklas, wat normaalweg 
aangetrokke is tot populistiese bewegings, is dikwels juis die mense wat neig om hulleself oor 
te gee aan gevoelens van haat en afguns, en (so beweer Lasch 1991a: 68) “it is for this very reason 
that a ‘spiritual discipline against resentment’, in Reinhold Niebuhr’s phrase, has been such a 
prominent feature of populist movements at their best”.
 Ten slotte moet gewys word op die volgende belangrike opmerking van Lasch (ibid.:68): 

 It would be foolish to deny the characteristic features of populist movements at their worst 
– racism, anti-Semitism, nativism, anti-intellectualism, and all the other evils so often cited 
by liberal critics. But it would be equally foolish to deny what is indispensable in this tradition 
– its appreciation of the moral value of honest work, its respect for competence, its egalitarian 



14

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 50 No. 1: Maart 2010

opposition to entrenched privilege, its refusal to be impressed by the jargon of experts, its 
insistence on plain speech and on holding people accountable for their actions. 

Populisme bied geen wonderbaarlike redmiddel vir al die probleme en ellendes van die moderne 
wêreld nie. Sommige vorme daarvan (byvoorbeeld die agrariese) is nie meer vandag lewensvatbaar 
nie. Maar enige beweging wat werklik enige hoop vir die toekoms wil gee, sal baie van sy morele 
inspirasie móét put uit die eenvoudige grondwaarhede en gesonde verstand wat vanuit hierdie 
tradisie tot ons spreek.

BIBLIOGRAFIE

Arendt, H. 1958. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.
Bauman, Z. 1993. Postmodern Ethics. Oxford: Blackwell.
Bauman, Z. 1997. Postmodernity and its Discontents. Cambridge: Polity Press.
Bellah, R. et al. 1985. Habits of the Heart. Berkeley / Los Angeles: University of California Press.
Bellah, R. et al. 1991. The Good Society. New York: Knopf.
Biorcio, R. 1992. The Rebirth of Populism in Italy and France. Telos 90:43-56.
Cioran, E.M. 1975. A Short History of Decay (vert. R. Howard). New York: Viking Press.
Dewey, J. 1927. The Public and its Problems. New York/London: George Allen & Unwin.
Finkielkraut, A. 2000. Ondankbaarheid. Een gesprek over onze tijd (vert. F. de Haan). Amsterdam/ 

Antwerpen: Uitgeverij Contact.
Foucault, M. 1973. Madness and Civilization: A History of Psychiatry in the Age of Reason. New York / 

London: Routledge.
Funiciello, T. 1993. Tyranny of Kindness. Dismantling the Welfare System to End Poverty in America. New 

York: Atlantic Monthly Press.
Goodwyn, L. 1976. Democratic Promise: The Populist Movement in America. New York: Oxford University 

Press.
Goodwyn, L. 1991. Breaking the Barrier: The Rise of Solidarity in Poland. New York: Oxford University 

Press.
Goodwyn, L. 1991. Rethinking Populism: Paradoxes of Historiography and Democracy. Telos 88:37-56.
Gouldner, A. 1979. The Future of Intellectuals and the Rise of the New Class. New York: Continuum.
Hillman, J. 1986. On Culture and Chronic Disorder. In R.J. Sardello & G. Thomas (eds), Stirrings of Culture, 

Dallas: Dallas Institute of Humanities and Culture.
Horkheimer, M. & Th. W. Adorno, 1969 (1947). Dialektik der Aufklärung. Frankfurt a.M.: S. Fischer 

Verlag.
Illich, I. et al. 1987. Disabling Professions. New York / London: Marion Boyars.
Lasch, C. 1991. The True and Only Heaven: Progress and its Critics. New York: W W Norton.
Lasch, C. 1991a. Liberalism and Civic Virtue. Telos 88:57-68.
Lasch, C. 1995. The Revolt of the Elites and the Betrayal of Democracy. New York: W W Norton.
McKnight, J. 1995. The Careless Society, Community and its Counterfeits. New York: Basic Books.
Piccone, P. et al. 1991. The Empire Strikes Out: A Roundtable on Populist Politics. Telos 87:3-37.
Piccone, P. 1991. The Crisis of Liberalism and the Emergence of Federal Populism. Telos 89:7-44.
Piccone, P. 1993. Confronting the French New Right: Old Prejudices or New Political Paradigm? Telos 

98.
Piccone, P. 1994. From the New Left to the New Populism. Telos 101:173-208.
Taguieff, P. 1993. The New Right’s View of European Identity. Telos 98. 
Wolfe, A. 1989. Whose Keeper? Social Science and Moral Obligation. Berkeley: University of California 

Press.


