131

Navorsings- en oorsigartikels / Research and review articles

Stimulus en afstand in die komposisies van Stefans
Grové: Ter wille van ’n stilistiek van die Suid-
Afrikaanse komposisiepraktyk’

Stimulus and Distance in the Compositions of Stefans Grové: Towards a Stylistics of South
African compositional Practice

GREGORY Barz
Vanderbilt University, Nashville Tennessee/

Odeion Musiekskool, Universiteit van die Vrystaat, Bloemfontein

Greg.barz@gmail.com

Gregory Barz

GREGORY BARZ is medeprofessor vir Musiek-
wetenskap (Etnomusikologie). Sy publikasies sluit
in: Singing for Life: Music and HIV/AIDS in Uganda
(Routledge), Music in East Africa (Oxford), en
Performing Religion (Rodopi), Shadows in the
Field: New Perspectives for Fieldwork in Ethno-
musicology (mederedakteur, Oxford); asook
tydskrif- en ensiklopedie-artikels en resensies. Hy
lewer voordragte en referate deur die hele Verenigde
State, Afrika, Brittanje en Kanada. Verskeie toe-
kennings en stipendia sluit in *n Fulbright Research
Fellowship. Hy het opgetree as redakteur vir
Ethnomusicology, The New Grove Dictionary of
Music and Musicians, en redakteur van opnames vir
World of Music. Onlangse navorsing sluit in musiek
as mediese terapie vir MIV/VIGS in Afrika. Sy
doseertaak by Vanderbilt Universiteit sluit in Afrika-
musiek, Jazz, Blues en World Music. Hy het ook
onderrig gegee by die Universiteit van Chicago,
1990/91, en Brown Universiteit, 1993. Hy is fakul-
teitslid van die Universiteit van Dar es Salaam,
Tanzani€, 1993/94, die Universiteit van Alberta,
1996/97, die Ohio State University, 1997/98, Blair
School sedert 1998 en Bloemfontein sedert 2011.

GREGORY BARZ is Associate Professor of Musi-
cology (Ethnomusicology). His publications in-
clude Singing for Life: Music and HIV/AIDS in
Uganda (Routledge), Music in East Africa (Ox-
ford), and Performing Religion (Rodopi), Shadows
in the Field: New Perspectives for Fieldwork in
Ethnomusicology (co-edited, Oxford), in addition
to journal and encyclopaedia articles and reviews.
He presented lectures and scholarly papers
throughout the United States, Africa, Great Britain,
and Canada. Numerous grants and awards include
a Fulbright Research Fellowship. He was an editor
for Ethnomusicology, New Grove Dictionary of
Music and Musicians, and recording review editor
for World of Music. His recent research includes
music as medical intervention regarding HIV/AIDS
in Africa. His teaching task at Vanderbilt Univer-
sity includes African Music, Jazz, Blues and World
Music. He also taught at University of Chicago,
1990/91, and Brown University, 1993. He is a
member of faculty of the University of Dar es
Salaam, Tanzania, 1993/94, University of Alberta,
1996/97, Ohio State University, 1997/98 Blair
School since 1998, and the Odeion Music School,
Bloemfontein since 2011.

Hierdie artikel is ’n aangepaste en vertaalde weergawe van ’n video-referaat tydens die Grové-

simposium van Augustus 2012 by die Odeion Musiekskool, en verskyn hier met toestemming van
prof. Barz. Die oorspronklike opname kan op die Musiekskool se webwerf besigtig word.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013




132

ABSTRACT

Stimulus and Distance in the Compositions of Stefans Grové: Towards a Stylistics of South
African compositional Practice

This article is an initial result of my research visit in 2011 to the composer Stefans Grové. In the
academic study of music literature, whether in ethnomusicology or historical musicology, we
frequently find ourselves confronted with issues of identity. We typically couple investigation into
compositional identity with a glance to change and adaptation over time, i.e. we observe, document
and are curious about how, for example, communities respond to change; how traditions are
borrowed and preserved; how urbanization affects culture,; and yes, how an individual composer
responds, adapts and gives voice to change. Stefans Grové sees himself “between the West and
Africa, ... in an in-between state...”.

The question of Grové s positioning in the South African music landscape poses several further
questions: A composer in Africa? A composer of Africa? An African composer? A South African
composer? There's a difference — between adapting Africa, and adopting Africa; between being
in Africa and being of Africa, and from a compositional perspective, being out of Africa, or not
of Africa.

Grové sees a clear difference between what the British composer William Walton attempted
in 1952 in his commissioned work for the city of Johannesburg, and what he himself accomplishes
in his compositions. His feeling is that when composers are not from Africa, actively attempt to
incorporate an African element, they frequently do it by having Africa floating on top of the musics
surface, without being integrated into the overall texture of what he calls the spirit of musical
sensibilities.

While not purposely drawing on pre-existing African melodies, Grové nevertheless composes
his own melodic devices, in the spirit of African typical melodies. Listening to Grové'’s musical
compositions one becomes aware of a composer who has been exposed to, immersed in and
surrounded by African expressive culture since a very early age. To a certain extent Africa, in the
form of African music, has, in his own words, “entered his system” so that it has become a co-
extensive and integral part of his musical sensibilities.

Grové feels that as an artist, he reacts to a stimulus, makes it his own, and then through his
compositions he shares the original stimulus with others. As a composer he does more than skim
the surface of the African landscape. His roots are in fact firmly planted in the African soil, so
that he cleverly both consumes and produces African music. Thus the initial question that motivated
my research interest — Is Grové a composer in or of Africa — is rendered insignificant in the larger
scale of the composer s vision. The distance between the original musical object, the stimulus,
and the re-performings, if you will, of that object, forces a rethinking of what it means to be a
cultural musical interlocutor in the South Africa of the twenty-first century.

Grové makes clear compositional choices — calculated, but often unpredictable musical
choices — and has done so throughout his career. These choices have thankfully taken us all in a
musical direction that we can now point to as a critical moment in the history of integration of
South African musical cultures.

KEY WORDS: Stefans Grové, Songs and Dances from Africa, Nonyana, African stimuli,
William Walton, Afrocentric

TREFWOORDE: Stefans Grové, Liedere en danse van Afrika, Nonyana, Afrika-stimuli,
William Walton, Afrosentries.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



133

OPSOMMING
In die akademiese studie van musiekliteratuur word mens gereeld gekonfronteer met sake rakende
identiteit. n Tipiese ondersoek sou die kompositoriese identiteit benader deur kennis te neem van
verandering en aanpassing oor 'n periode heen, dit wil s¢ waarneming van die invloed van
verandering op gemeenskappe, hoe tradisies geleen en bewaar word, en ook hoe die individuele
komponis reageer op, aanpassings maak en uitdrukking gee aan verandering. Stefans Grové se
siening van homself as “tussenstaatlik”, tussen Westers en Afrikaan, laat vrae ontstaan soos: ’n
Komponis in of van Afrika? Grové sien ’n verskil in byvoorbeeld William Walton se benadering
tot “Afrika-musiek” in sy destydse opdragwerk (1952) vir die stad Johannesburg, en sy ecie
benadering. Waar eersgenoemde bloot Afrika-elemente op die oppervlak laat dryf, poog hyself
om integrasie te bewerkstellig binne die geheeltekstuur van die komposisie. In dié proses het die
oorspronklike afstand van die stimulus daarop neergekom dat hy sy posisie as tussenganger tussen
kulture deeglik moes deurdink.

Grové maak duidelike kompositoriese keuses, en het dit so gedoen deur sy hele loopbaan
heen. Hierdie keuses het ons almal in *n musikale rigting gestuur wat ons kan identifiseer as 'n
kritieke oomblik in die geskiedenis van die integrasie van Suid-Afrikaanse kulture.

st sfe sfe sfe sk ske sk sie st sk sk sk ste st skeskeseoskoskosk

Die opmerkings wat ek vandag wil maak, vorm die kern van 'n meer omvangryke studie van die
Suid-Afrikaanse komposisiepraktyk, en word grotendeels gebaseer op persoonlike ervaring met
Grové se komposisies, en op kritiese literatuur oor sy lewe en werk, meer spesifiek die publikasie
van Stephanus Muller en Chris Walton, 4 Composer in Africa (2006). Maar miskien meer spesifiek
wil ek put uit die aangename reeks onderhoude wat ek in 2011 met die komponis aan huis in
Pretoria gehad het, en waartydens ek hom allereers met die vraag ““ Is u nie 'n komponis van
Afrika nie?” gekonfronteer het.

In die akademiese studie van die musiekliteratuur, hetsy etnomusikologie of historiese
musiekwetenskap, word mens telkens gekonfronteer met kwessies oor identiteit. Diegene van ons
wat al lank in die land is, kan jare bestee in die soeke na antwoorde soos: Was Schubert gay? of:
Was Richard Strauss ’n Nazi-simpatiseerder? of: Is Mendelssohn se musiek ’n uitdrukking van
'n bewustelike onderdrukking van 'n Joodse identiteit? Weer eens, sulke vrae oor komponiste kan
fassinerend wees, wanneer ons met verwagtinge deur hulle partiture en tekste blaai. Maar sulke
vrae is moontlik oorvereenvoudigd as gevolg van die feit dat hulle ons nie werklik ver neem nie.
Wat veel meer insigte bied, en moontlik selfs meer interessant is, is die herformulering van sulke
vrae. So sou mens kon vra: Wat kan Schubert se onderdrukte seksualiteit aan die lig bring oor sy
benadering tot komposisie ten opsigte van vorm en struktuur? Wat kan Strauss se affiliasie met
Duitse politieke partye in sy tyd aan ons meedeel in verband met groter sake wat betrekking het
op verwagtinge en politieke beskerming? Of miskien nog interessanter in die geval van
Mendelssohn: Waarom is dit belangrik om meervoudige vlakke van kultuur, godsdiens en
musiekstyle binne die werk van ’n bepaalde komponis te identifiseer, as dit nie 'n bedoelde
musikale vernuwing kan blootlé nie? Miskien sal ons na hierdie lesing die vraag na of Grové as
komponis van of in Afrika is, ook by hierdie lys toevoeg.

In die etnomusikologie sou dit tipies wees om die ondersoek na kompositoriese identiteit te
koppel aan 'n kennisname van veranderinge en aanpassings met verloop van tyd. Ons neem dus
waar, dokumenteer en is byvoorbeeld nuuskierig oor die vraag hoe gemeenskappe reageer op
verandering, hoe tradisies geleen en bewaar word, hoe verstedeliking kultuur affekteer, en, ja,
hoe ’n individuele komponis reageer, aanpas, en 'n stem verleen aan verandering — nie slegs
teenoor sy of haar geesgenote nie, maar teenoor ’n volk.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



134

Stefans Grové het my ’n verhaal vertel wat ge€indig het met die woorde: “Jy sien dus dat ek
baie naby gekom het aan die bron van my inspirasie: Afrika.” Die verhaal beskryf 'n nag van
slapeloosheid vir die komponis. Buite op die stoep het hy *n man uit die verte hoor sing. Soos die
sang nader gekom het, het die komponis die sang nageboots, totdat die sanger nader gekom het,
en begin het om mee te doen, sodat 'n soort duet ontstaan het. ’n Ou swart man met ’n wit baard
het nader gekom, en die twee het voortgegaan met 'n reeks musikale response. Nadat Grové hom
kos gegee het en 'n paar woorde gewissel het, het die ou man weer aangestap, terwyl die twee
hulle wedersydse musikale kommentare voortgesit het. In Grové se woorde: “Daar was 'n intense
crescendo en decrescendo tydens die nag se musikale ontmoeting met die ouer swartman.”

U sal my verskoon wanneer ek my refleksies oor Stefans Grové se komposisies begin deur
sulke kwessies van identiteit te bespreek. Terwyl ons hierdie kwessies benader, mag u uself dalk
afvra wat op die spel is wanneer ons die omvang van die saak op di¢ wyse beperk, en dit sou
inderdaad ’n goeie vraag wees. 'n Onlangse artikel in die New York Times het die verhaal vertel
van ’n jong blanke Suid-Afrikaanse vrou wat die stad vir die eerste keer besoek het. Toe sy haar
bestemming teenoor die jong Nigeriér noem wat die lughawe-taxi bestuur het, is sy as gevolg van
haar aksent met 'n voorspelbare wedervraag beantwoord: “Waar kom jy vandaan?” Op haar
antwoord het hy sy vraag herhaal: “Nee, nee, waar kom jy vandaan? Is jy 'n Afrikaan, soos ek?”
Die vrou het gestruikel oor ’n gepaste andwoord, want, gee sy toe, sy het haarself nog nooit
vantevore afgevra of sy inderdaad ’n Afrikaan was nie. Toe sy antwoord: “Europa”, vra die
taxibestuurder haar of sy al ooit in Europa was, waarop haar antwoord “Nee” was. “Aha”, antwoord
hy toe, “dan is jy tussen twee wérelde, sonder wortels”.

Volgens Stefans Grové: “Jy sien, ek is 'n Afrosentriese komponis. Dit beteken ek is tussen
die Weste en Afrika, ek bestaan in ’n tussen-staat.” Dit kom neer op wat Martina Viljoen
geidentifiseer het as die vermoé van musiek om gelyktydig manifestasies van identiteit te
verabsoluteer, en kultuurkritiek te beoefen.

Grové het my meegedeel: “Vir my was dit nooit 'n doelwit om tradisionele Afrika-musiek
te bevorder nie; dit was eintlik ’n kreatiewe stimulus. Daar is meer Ek in my musiek as Afrika-
materiaal. Dis nie 'n 50-50-verhouding nie, dis altyd nader aan 70-30...”.

'n Komponis in Afrika... van Afrika? 'n Afrika-komponis? 'n Suid-Afrikaanse komponis?
Daar is "n verskil — tussen die aanpassing van Afrika en aanvaarding van Afrika; tussen in Afrika
te wees en van Afrika te wees; en vanaf 'n kompositoriese perspektief: om buite Afrika te wees,
of nie van Afrika te wees nie. Hierdie simplistiese vrae het die aanvang gevorm vir my oorspronklike
navorsing van Grové se musiek, maar het slegs gedien as 'n beginpunt vir ander, meer interessante
ondersoek-areas.

Tydens ’n geleentheid waartydens ek William Walton se Johannesburg Feesouverture met
Grové bespreek het — 'n opdragwerk uit 1966, vir die sewentigjarige herdenking van die stad se
stigting — het beide van ons *n onderlinge afkeer van die Britse komponis se bombastiese hantering
van die Afrika-tema gedeel. Toe Walton oorspronklik genader is vir die werk, was die enigste
voorwaarde dat dit die een of ander verwysing na Afrika moes bevat. Maar laat ons eers ’n klein
ompad volg. Slegs 'n paar jaar vroeér, 1952, is die liedjies van ghitaarspelers soos Mwenda Jean
Bosco, Losla Abelo, Patrice en Edouard Masengo op destydse 78 opm plate deur Gallotone
vrygestel, die oudste plate-etiket in Afrika. Die seleksie van die spelers was eintlik per toeval.
Die platemaatskappy het 'n navorsings- en opname-reis deur die Suid-Afrikaanse etnomusikoloog
Hugh Tracey in 1949 befonds. Tracey is in staat gestel om wat hy ook al wou, op te neem, en dit
was blote toeval dat hy Mwenda Jean Bosco se spel interessant gevind en opgeneem het. Bosco
se toevallige ontdekking verminder geensins die kwaliteit van sy spel nie, maar het wel geimpliseer
dat daar moontlik baie meer ghitaarspelers was wat destyds soortgelyke musiek gespeel het. Deur
middel van die opnames het hierdie spelers nuwe toegang verkry tot nuwe en groot gehore.

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



135

Bosco se pluk-speelstyl word gereeld toegeskryf aan tradisionele speeltegnieke, soos di¢ van
die mbira van sentraal-Afrika. Dit ly geen twyfel nie dat sekere elemente van die tradisionele
kultuur hulle pad gevind het na die Kongolese ghitaarstyle. Die bestaan van bottelritmes, dit wil
sé ritmiese patrone wat op Fanta-koeldrankbottels gespeel word, wat ooreenstem met tradisionele
instrumente soos ghongs en houtperkussie-instrumente, is duidelik. Die vrystelling van hierdie
opnames van die Katanga-ghitaarspelers het waarskynlik "n aansienlike invloed in ander dele van
Afrika gehad. Hierdie “studiemateriaal”, wat neerkom op die isolering van slegs die ghitaar-party,
dus as ’'n stuk etnomusikologiese gereedskap, het reeds in 1952 die Osborn-prys vir die beste
opname van Afrika-musiek verower! Volgens Hugh Tracey se notas op die omslag van die
Masanga-vrystelling was die opnames slegs bedoel om Bosco se vaardigheid op die ghitaar ten
toon te stel. 'n Vokale weergawe is later in dieselfde jaar deur Bosco self vrygestel, sodat luisteraars
die musiek uiteindelik kon hoor soos dit oorspronklik bedoel is.

Ter wille van analise is musikante soos Bosco deur navorsers soos Tracey versoek om slegs
individuele partye voor te speel, iets wat vir die meeste Afrika-musikante problematies was, en
om goeie redes: die idee van spontane komposisie en spel bring mee dat die gelyktydige spel van
minstens een ander speler 'n wesenlike voorwaarde vir alle deelnemers is. Vir 'n Afrika-gehoor
sou dit onwaarskynlik en onnatuurlik wees om elemente weg te laat, soos byvoorbeeld Bosco se
sang. Teks en instrumentale spel hoort eenvoudig saam. Want die sukses van Bosco se liedjies is
grootliks bepaal deur die kwaliteit van sy tekste.

Om terug te keer maak ek ’n sprong van 4 jaar, na 1956, na 'n SAUK-uitsending vanuit die
Johannesburgse stadsaal. Die komponis, William Walton, het toegegee dat sy enigste toegang tot
die uitdrukkingskuns van die Afrika-kultuur enkele opnames van Tracey was, daaronder Bosco
se vrystelling van Masanga. Sowat 3 minute en 30 sekondes na die aanvang van die ouverture is
daar 'n skielike en luidrugtige intrede van die pouke, duidelik 'n belangrike aanwyser vir wat sou
kom: niks anders nie as die inleidende mate van Bosco se Masanga!

In my bespreking van Walton se ouverture met Stefans Grové het hy verwys na Walton se
verbete spannings en oplossings as bombasties, iets waarmee ek slegs kon saamstem. Trouens,
tot vandag toe is dit vir my onduidelik waarom die komponis Spaanse kastanjette en Meksikaanse
maracas moes gebruik vir die Masanga-melodie. Miskien sal jonger luisteraars dit ervaar as die
evokasie van die eksotiese, wat die Andersheid op "n unieke en ryk musikale manier kommunikeer.
Die idee van Afrika word hier bekendgestel binne die konteks van die mees ongewone kultuur-
ervaring wat Walton kon voortbring: die Nuwe Wéreld van Latyns-Amerika.

Uiteindelik is dit die ghitaar wat Afrika in die Johannesburg Feesouverture oproep, selfs in
die afwesigheid daarvan. En dit was Bosco se Masanga wat Afrika met die res van die wéreld in
verbinding gebring het, deur die aandeel van Hugh Tracey. Sodanig is die betekenis van die ghitaar
in die geskiedenis van Afrika, en dié¢ van die etnomusikoloog in sy of haar interpretasie van die
musiek van Afrika.

Dit is interessant dat Grové Walton se pogings as voorbeeld van “kompositoriese knoeiwerk”
bestempel. Hy reken dat wanneer komponiste van buite Afrika probeer om Afrika-elemente te
inkorporeer, hulle dit dikwels doen deur Afrika op die oppervlakte van die werk te laat ronddryf,
dit wil sé sonder om dit in die geheel te integreer in wat hy noem “die gees van musikale
vanselfsprekendhede”.

Ooreenkomstig Grové se analise funksioneer die Masanga-melodie as "n soort cantus firmus
—’ntoevoeging van die melodie tot die komposisie self. Hy sien 'n duidelike verskil tussen Walton
se poging en wat hy self in sy eie komposisies beoog. Hoewel hy nie vooraf bestaande melodieé
gebruik nie, komponeer hy sy eie melodiese materiaal, maar in die gees van die tipiese Afrika-
melodieé. Vir my is Grové se melodie€ vergelykbaar met soortgelyke pogings deur Bartok, in sy

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



136

evokasie van die gees van die Hongaarse uitdrukkingskultuur. Maar daar is ’n verskil, selfs met
Bartok, en dit is ’n verskil ten opsigte van soort, eerder as in subtiliteit.

Wanneer mens luister na Grové se musiek word mens bewus van 'n komponis wat reeds
vanaf 'n vroe€ ouderdom blootgestel is aan en omring is deur die uitdrukkingskultuur van Afrika.
In sy eie woorde het Afrika sy sisteem binnegedring, sodat dit n integrale deel van sy eie musikale
aanvoeling geword het. Op my vraag wat hy daarmee bedoel het, en my suggestie dat dit gaan
om ’n bepaalde vorm van denke, het hy vinnig sy hand gelig en op sy hart geplaas, en gesé: “Nee,
nee, dis hier. Hier binne.”

Voordat ek stilstaan by een van Grové se komposisies wat myns insiens sy besondere
doelmatige verbintenis met die musikale eiesoortighede van Afrika illustreer, stel ek graag die
komponis aan die woord oor ’n betekenisvolle moment van verandering in sy komposisiestyl. Ek
haal hom aan: “Ek het myself gesien as 'n Eurosentriese komponis wat nog te veel aan die buitekant
was, in plaas daarvan om deel te word van hierdie kontinent ... Dus, soos ek gesé het, Afrika is
'n stimulus! Dit inspireer my deur sy musikale persoonlikheid ...”. Grové se konseptualisering
van die uitdrukkingskultuur van Afrika as *n stimulus kom neer op wat Stephanus Muller genoem
het 'n rapprochement van Grové se omhelsing van die Suid-Afrikaanse mense en land, met sy
eie opvoeding in die Westerse kunste. In Grové se eie woorde: “As mens hier leef, en jy beskou
dié land as jou tuiste, sou ek dink dat mens die reg sal hé om musiek te komponeer op die manier
van Afrika.” Op my vraag oor die proses van komposisie in die geval van ’n stuk soos die Mbira-
lied op die nagbries gedra (uit: Liedere en danse van Afrika), en of dit verskil van self die mbira
te speel, was Grové se antwoord fassinerend; ek haal aan: “Nee, dit verskil nie. Ek kan steeds die
oorspronklike geleentheid onthou toe ek self na mbiraspel geluister het. Wat ek in my komposisies
doen, is om te herbeleef.” Maar hy het vinnig toegevoeg dat hy in sy komposisies meer doen as
net 'n mbiraspeler voor te stel; hy kan ook sy eie herinneringe van beluistering daaraan toevoeg.

Toe ek Grové vir die laaste keer gesien het, het hy my ’n kopie van sy klavierstuk, Nonyana,
die seremoniéle danseres as geskenk gegee. Ons het toe reeds baie ure saam deurgebring, en
voorbeelde van sy groterskaal werke bespreek en geanaliseer. Ek was dus gretig om te sien of hy
gewillig sou wees om deur 'n komposisie van meer kompakte formaat te werk. Maar voordat ek
die bladmusiek oopgemaak het, het hy geglimlag en genoem dat hy dit reeds geannoteer het met
sy eie analise. Behalwe vir die gewone aanduidings van temas en seksies met lettername (A, B,
(), was daar ook interessante opmerkings wat betrekking gehad het op die begin van temaseksies,
en terwyl ek die gegewens gelees het, en sy illustrerende bewegings van die dans gesien het, het
ek besef dat die vorm en struktuur van die stuk deur die materiaal self gesuggereer is, en deur die
bedoelde bewegings. Toe ek na die aantekeninge verwys, het hy geglimlag en gesé: “Ek word
dikwels geinspireer deur liggaamsbewegings.”

Die musikale motief-middele wat in hierdie komposisies aangewend word verskaf die
liggaamlike realiteit van die komponis as bemiddelaar van die essensie van Afrika. Ek haal aan:
“Dit is asof ek jou as buitestander vertel wat Afrika is. Dit is dus ’n narratief.”

Grové reken dat hy as kunstenaar reageer op ’n stimulus, dit sy eie maak, om dan deur sy
komposisie die oorspronklike stimulus met andere te deel. Op my aandrang om die Afrika-element
te identifiseer, het hy geantwoord: “Dit is 'n narratief gebaseer op 'n werklikheid wat deel van
my geword het. Wanneer ek 'n Afrika-sage hoor, konstrueer ek 'n drama daaruit met 'n Afrika-
rolverdeling. Hierdie is ongeveer dieselfde ding, musikaal gesproke.” As ’n komponis doen Grové
meer as om net oor die oppervlak van die Afrikaanse landskap te skeer. Sy wortels is ferm gevestig
in die Afrikaanse grond, sodat hy op vernuftige wyse sowel verbruik as produseer.

Stefans Grové het eindelose geduld met my aan die dag gel€, in my pogings om sy kreatiewe
produksie binne die postkoloniale politiek te herposisioneer. Die oorspronklike vraag wat my

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



137

belangstelling gemotiveer het, naamlik: Is Grové 'n komponis in of van Afrika, kom nou voor as
net so onbelangrik as die vrac waarmee ek begin het. Na my onderhoude met die komponis en
my bestudering van sy partiture is daar beslis belangriker vrae om te vra. Een daarvan hou verband
met die identifisering van probleme van kategorisering inherent aan klassieke musiek in Suid-
Afrika. Sy antwoord: “Ek is *n Afrosentriese komponis. Ek is nog Westers, n6g Afrikaan. Ek werk
gemaklik in 'n tussenstaatlike omgewing.” Ek verwys graag weer na die verhaal oor Grové se
nagtelike duet met 'n swartman. Die ontmoeting het Grové met slegs musikale herinneringe gelaat.
Dit is duidelik dat die soort afstand tussen aanvaarde verskille in kultuur wat hy dikwels omskryf
as sy “tussenstaatlike” status ’n ondersteuning bied vir die kreatiewe proses in die Liedere en
danse van Afrika. Ek beveel di¢ stukke graag aan, ter wille van hulle digte strukturele samehang
sowel as vir hulle koda-agtige uitbreidings wat die luisteraar verder voer na tematiese improvisasie.
In die tweede stuk, ’n Naglied in die verte, hoor mens die lesiba — mondboog — met die voorskrif
senza pedale, wat die boonste note van die klavier die voorkoms gee van botone in die mond
geproduseer, soos die geval is met die speelwyse van die instrument. Die laer tone funksioneer
as trommels wat die lesiba begelei. Beide dien as begeleiding van Grové se oorspronklike melodie
in die styl van Afrika-musiek. Mens neem nie alleen die voor die hand liggende idee van afstand
nie, maar kan ook die subtiele idee van afstand tussen ons, die luisteraars, en die ons-verhouding
met die komponis en sy musikale impulse waar.

Die oorspronklike stimulus vir hierdie etude was *n opname van Hugh Tracey, wat Grové by
die Universiteit van Pretoria bekom het. Daar is ’n duidelike kultuurafstand aan die werk in hierdie
kreatiewe respons. Maar daar is ook ’'n ander vlak van distansie wat die herformulering van my
aanvanklike simplistiese vraag — is Grové 'n Afrika-komponis? — noodsaak. 'n Mens merk dat
die lesiba steeds binne die Sotho-konteks? funksioneer, en uitsluitlik bekend geword het deur die
bemoeienisse van ’n blanke voordraer en antropoloog Johnny Clegg, en 'n blanke komponis
Stefans Grové. Die afstand tussen die oorspronklike musiekobjek, die stimulus, en die her-
uitvoerings —as mens wil — van daardie objek, dwing mens tot 'n heroorweging van wat dit beteken
om ’n kulturele musikale deelnemer te wees in die Suid-Afrika van die 21ste eeu.

Ten slotte, Stefans Grové maak duidelike kompositoriese keuses — berekend, maar dikwels
onvoorspelbaar, en het dit so gedoen deur sy hele loopbaan. En hoe kon dit anders gewees het vir
"n eietydse Suid-Afrikaanse komponis, wit of swart? Hierdie keuses het ons almal in *n musikale
rigting gelei wat ons nou dankbaar kan identifiseer as ’n kritieke oomblik in die geskiedenis van
Suid-Afrikaanse musiekkulture. En dit maak eintlik logiese sin vir iemand wat onder die
Amerikaanse komponis Aaron Copland gestudeer het. Ook Antonin Dvofak het na ’n ver land
gereis om daar te doseer en te komponeer in 'n onderneming om sy eie wortels te vind, na ’n land
waarheen beide Grové en Dvorak sou gaan, om eventueel te integreer. Vir Grové is die doelwit
om Afrika te inkorporeer of in sy musiek voor die gees te roep, niec om die sogenaamde tradisionele
musiek te bevorder nie, maar altyd toegespits te wees op die erkenning van sy respons op Afrika
as musikale stimulus. Hy gee geredelik toe dat die Afrika in etlike van sy komposisies slegs bestaan
in die vorm van Tracey se opnames, en ek sou in nederigheid suggereer, slegs in Grové se
komposisies as respons. Afrika het Stefans Grové altyd voorsien van ’n kreatiewe stimulus. As ek
weer eens terugkeer na my aanvanklike vraag of Grové 'n komponis in of van Afrika is — dink ek
ons sou met 'n beter en meer genuanseerde antwoord vorendag kon kom. Ek hoop dat my vlugtige
opmerkings die diepgevoelde waardering en bewondering wat ek vir Stefans Grové en sy musiek
het, kon reflekteer. Ek wens hom graag geluk met hierdie vieringe van sy lewensuksesse, en ek
wens hom graag 'n suksesvolle voortsetting van sy loopbaan toe. Baie dankie.

Die outeur skryf die lesiba foutiewelik toe aan die Zoeloe-kultuur — L.J.G.

Dydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 53 No. 2: Junie 2013



