
787

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

Filosoferen in de klas: Een analyse van filosofische 
werkvormen 
Doing philosophy in classroom teaching

Natascha Kienstra (1), Machiel 
Karskens (2) en Jeroen Imants (1)
Radboud Docentenacademie (1)
Faculteit Filosofie (2)
Radboud Universiteit Nijmegen
n.kienstra@docentenacademie.ru.nl

Natascha Kienstra studeerde filosofie in 
Nederland en België. Zij is 15 jaar werkzaam 
geweest in het voortgezet onderwijs als docent 
filosofie. Zij is vakdidacticus filosofie aan de 
Radboud Docentenacademie van de Universiteit 
van Nijmegen in Nederland. Momenteel doet zij 
promotieonderzoek naar de filosofiedidactiek. 
Recent publiceerde zij in Metaphilosophy.

Machiel Karskens  is emeritus hoogleraar 
sociale en politieke wijsbegeerte aan de Radboud 
Universiteit Nijmegen, sinds 1981 Foucault 
onderzoeker en auteur van studies over waarheid 
en/als macht, biomacht, kritiek en Verlichting 
en Foucault. 
	 Publicatie: “Waarheid als pluraliteit en 
praktijk” in Filosofie en Praktijk (Damon: Budel) 
27(2006)2/3, 10-24.

Jeroen Imants is hoofddocent aan de Docenten 
Academie van de Radboud Universiteit Nijmegen. 
Hij is specialist op de terreinen van professionele 
ontwikkeling van leraren tijdens hun werk in de 
school (werkplek leren) en van onderwijskundig 
leiderschap in en rond scholen in relatie tot het 
leren van leerlingen en leraren. Recent publiceerde 
hij artikelen in Vocations and Leaning, Research 
Papers in Education en Teachers and Teaching.

Natascha Kienstra studied philosophy in Leuven 
and Utrecht. She worked almost 15 years as a 
philosophy teacher at various schools. Since 1999 
she is a methodology teacher of philosophy at the 
Graduate School of Education at Radboud University 
Nijmegen. She is one of the editors of a new teaching 
method for philosophy at secondary school that was 
published in 2014. She currently does research into 
doing philosophy in classroom at secondary school. 
She recently published in Metaphilosophy.

Machiel Karskens, Professor Emeritus in 
Social and Political Philosophy, Radboud Uni
versity Nijmegen. Research topics: Power, Truth 
and Parrhèsia; philosophy of Michel Foucault; 
Genealogy of Political Concepts. 
	 Publication: [Truth, Critique and Parrèsshia] 
“Waarheid als pluraliteit en praktijk” in [Philo
sophy and Practice] Filosofie en Praktijk (Damon: 
Budel) 27(2006)2/3, 10-24.

Jeroen Imants is an associate professor at the 
Graduate School of Education Radboud University 
of Nijmegen. His field of specialization covers 
teachers’ professional development in terms of 
workplace learning in schools, and the impact of 
educational leadership on teacher and student 
learning and development. He recently published 
articles in Vocations and Leaning, Research Papers 
in Education, and Teachers and Teaching.

Jeroen ImantsMachiel KarskensNatascha Kienstra



788

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

ABSTRACT 
Doing philosophy in classroom teaching
Great philosophers such as Plato, Descartes, Kant, and Wittgenstein have indicated that teaching 
philosophy can focus both on learning philosophy as well as on actively philosophizing. The latter 
activity can be called doing philosophy, to contrast it with learning philosophy. 
	 Dutch philosophical education in secondary classroom has as an important aim to learn 
philosophy by doing philosophy. Thus in classroom teaching philosophical skills (namely doing 
philosophy) are linked to substantive philosophical domains. Examples of these domains are 
philosophical anthropology, ethics, social philosophy, theory of knowledge and philosophy of 
science. Doing philosophy is about skills such as (1) selecting, transforming, structuralizing, and 
interpreting material; (2) analyzing; (3) testing; (4) producing criticism; and (5) reflecting. The 
so-called typically philosophical part is reflecting on the terms and (logical) argumentation used 
and the problematizing or questioning of hypotheses and/or preconceptions.
	 In this paper we concentrate on the questions what doing philosophy in the classroom is and 
which philosophical exercises can be used. A philosophical exercise can be described as a complex 
standardized manner of doing philosophy, in which philosophical knowledge and skills are 
combined to exchange thoughts by paying explicit attention to philosophical (meta)concepts in 
a lifelike context in such a manner that a person or several persons first realize that they are 
actually ignorant and subsequently continue to inquire on a metalevel with the aim of constructing 
a true belief. To foster doing philosophy by students various philosophical exercises can be used 
in classroom teaching, such as writing a philosophical essay, philosophical reading of primary 
texts, using classroom talk, doing a thought experiment, using the Socratic method, giving a 
speech, organizing a symposium, role-playing, discussing a dilemma, and having a debate. 
	 We provide an overview of 30 exercises which can be used for teaching philosophy, that we 
classify in three approaches to doing philosophy. The three approaches have in common that they 
all relate to truth-finding. The first approach, doing philosophy as connective truth-finding or 
communicative action, is illustrated by a classroom talk and by a discussion of the Socratic method. 
Second, doing philosophy as test-based truth-finding, is illustrated by a discussion of community 
of philosophical inquiry. Third, doing philosophy as juridical debate, judging truth-value and 
concluding judgment (truth value analysis) is illustrated by a discussion of philosophical debate. 
We discuss relations between, on the one hand, these three approaches, and, on the other hand, 
theoretical, practical and pedagogical elements of the definition of doing philosophy in the 
classroom. 
	 The exercises seem useful for learning to do philosophy in the classroom. To judge the exercises 
on their usefulness we asked the following questions:

	 a)	 What are similarities and differences with our working definition of a philosophical 
exercise? 

	 b)	 In which approach or approaches to doing philosophy can an exercise be classified?
	 c)	 Can we analyze a negative case?
	 d)	 Can we find general exercises that also fit our definition of a philosophical exercise? 

When a philosophical exercise is part of an educational design, this does not necessarily have to 
lead to doing philosophy by students. But when in classroom teaching this philosophical exercise 
is actually used, students should in principle start doing philosophy. 

	 Our recommendations are that:

	 (i)	 in his/her exercises teachers should make use of all three approaches,



789

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

	 (ii) 	teachers should be aware of their preferences for certain approaches, and be able to use 
all approaches,

	 (ii) 	teachers should be able to use more than one exercise for each of the three approaches, 
and

	 (iv) 	during the learning of students, teachers should be explicit in which approaches students 
are doing philosophy.

KEYWORDS:	 classroom talk, debate, doing philosophy, philosophical exercise, 
philosophical inquiry, producing criticism, reflecting, Socratic method, 
teaching philosophy, truth-finding

TREFWOORDEN:	 debat, filosoferen, filosofieles, filosofie doceren, filosofie onderwijzen, 
filosofische werkvorm, CoPI-methode, kritiek maken, onderwijsleergesprek, 
reflecteren, Socratische gesprek, waarheidsonderzoek, waarheidsvinding

OPSOMMING 
Het schoolvak filosofie in het voortgezet onderwijs in Nederland kent als één van zijn kerndoelen 
leerlingen filosofie te leren door leerlingen te leren zelf te filosoferen. In de filosofielessen worden 
zodoende filosofische vaardigheden (filosoferen) gekoppeld aan kennisinhoud. Bij filosofie leren 
gaat het om een aantal inhoudelijke domeinen, zoals wijsgerige antropologie, ethiek, sociale 
filosofie, kennisleer en wetenschapsfilosofie. Bij filosoferen gaat het om vaardigheden als (i) 
materiaal selecteren, transformeren, structureren en interpreteren, (ii) analyseren, (iii) toetsen, 
(iv) kritiek maken, en (v) reflecteren.
	 Dit artikel beoogt een bijdrage te leveren aan hoe je dat zelf filosoferen nu onderwijst. We 
doen een voorstel voor een werkdefinitie van zelf filosoferen als filosofische werkvorm in de klas 
en stellen een analysekader voor (drie patronen van waarheidsonderzoek). We beschrijven 30 
filosofische werkvormen die we in de literatuur vonden en gebruiken de werkdefinitie en de drie 
patronen om deze werkvormen te analyseren. 
	 Onze aanbevelingen zijn dat de filosofiedocent:

	 (i) 	 gebruik maakt van zowel verbindende, als toetsende, als confronterende vormen van 
waarheidsvinding in zijn werkvormen, 

	 (ii) 	zich bewust is van eigen voorkeuren en ze tijdig compenseert, 
	 (iii) 	de verantwoordelijkheid neemt om in elk van de drie patronen voldoende werkvormen 

ter beschikking te hebben,
	 (iv) 	in en tijdens het leerproces van de leerlingen expliciteert in welk patroon ze aan het 

filosoferen zijn. 

1. 	 INLEIDING 

Het filosofieonderwijs in het voortgezet onderwijs in Nederland kent als één van zijn kerndoelen 
leerlingen filosofie te leren door leerlingen te leren zelf te filosoferen (Karskens et al. 2008). Voor 
het doceren van filosofie aan adolescenten bestaat er geen standaard handreiking filosofiedidactiek 
die duidelijk maakt hoe je dat zelf filosoferen nu onderwijst. Zo ’n handreiking zou in dienen te 
gaan op vragen als: wat is zelf filosoferen? Is er een norm voor goed of effectief zelf filosoferen? 
Met wat voor werkvormen leren leerlingen zelf te filosoferen en wat zijn de mogelijkheden en 
beperkingen daarvan? Dit artikel beoogt een werkdefinitie van zelf filosoferen als filosofische 
werkvorm te ontwikkelen en bestaande filosofische werkvormen aan de hand daarvan nader te 
analyseren. 



790

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

	 In onze eigen 15-jarige ervaring als docent en vakdidacticus bleken de bestaande werkvormen 
niet eenvoudig in het onderwijs in te passen. In de praktijk beogen we zowel leerlingen te leren 
filosoferen, als filosofie te leren. De daarbij gehanteerde werkvormen lijken op het eerste gezicht 
een grote discrepantie met de filosofische methoden te vertonen. Om deze discrepantie te 
overwinnen, stellen wij een analysekader voor (drie patronen van waarheidsonderzoek) dat de 
filosofische werkvormen kan koppelen aan de filosofische traditie en de gebruikelijke filosofische 
methoden. We clusteren de geïnventariseerde (30) filosofische werkvormen in deze drie patronen, 
die uitdrukkelijk bedoeld zijn als analysekaders om ons te helpen om beter zicht te krijgen op 
wat filosoferen in de klas nu betekent. Zij zijn niet bedoeld om een bijdrage te leveren aan de 
discussie over de waarheidsvraag en de beste methode om die te bereiken, maar maken daar 
slechts gebruik van. 
	 Sectie 2 omschrijft het kader waarbinnen we de drie patronen introduceren en doet een voorstel 
voor een werkdefinitie van (effectief) filosoferen in de klas. Sectie 3 bespreekt de drie patronen. 
Sectie 4 bespreekt de 30 filosofische werkvormen die in de literatuur zijn gevonden en gebruikt 
de werkdefinitie en de drie patronen om deze werkvormen te analyseren. Sectie 5 geeft enkele 
conclusie- en discussiepunten.

2. 	 KADER: FILOSOFEREN, FILOSOFISCHE WERKVORM EN FILOSOFISCHE 
METHODEN 

Ons uitgangspunt is dat het filosofieonderwijs leerlingen filosofie leert door te leren zelf te 
filosoferen. Filosoferen kent volgens Rondhuis (2005) drie kenmerken: (i) een analytische en 
redeneerkwaliteit, (ii) een gevoel voor ambiguïteit, vaagheid, onzekerheid en aftasten van grenzen, 
en (iii) flexibel heen en weer kunnen springen van theorie naar praktijk en omgekeerd binnen een 
geïnterneerd raamwerk van kennis en ervaring. Karskens et al. (2008) beschrijven als vaardigheden 
die binnen het filosofieonderwijs dienen te worden aangeleerd: selecteren, structureren en 
interpreteren, analyseren, beoordelen, betoog opzetten en houden, overdragen aan anderen, 
vooronderstellingen onderzoeken, en verschillende posities kunnen innemen.
	 In deze benaderingen is filosoferen voor een groot deel hetzelfde als onderzoeken of 
wetenschappelijk denken. Wij gebruiken voor een eerste werkdefinitie elementen van zowel 
Rondhuis (2005) als Karskens et al. (2008) en vullen ze verder aan. Bij filosoferen gaat het om 
(i) materiaal selecteren, transformeren, structureren en interpreteren, (ii) analyseren, (iii) toetsen, 
(iv) kritiek maken, en (v) reflecteren. Het zogenaamd typisch filosofische is het ondervragen van 
en reflecteren op de daarbij gebruikte begrippen en (logische) redeneringen, en het problematiseren 
of betwijfelen van vooronderstellingen of vooroordelen. Merk op dat we filosoferen hier opvatten 
als een interactieve groepsactiviteit, daarom spreken we van filosoferen in de klas. Filosoferen 
als vita contemplativa valt buiten ons bestek. 
	 Een filosofische werkvorm kan nu beschreven worden als een gestandaardiseerde manier van 
zelf filosoferen waarin deelnemers gedachten met elkaar uitwisselen over een (filosofisch) 
probleem. Wanneer er louter in het onderwijsaanbod sprake is van een filosofische werkvorm, 
hoeft dat nog niet te leiden tot zelf filosoferen bij leerlingen. Maar op het moment dat in een klas 
daadwerkelijk uitvoering gegeven wordt aan zo’n filosofische werkvorm, zouden leerlingen zelf 
aan het filosoferen moeten kunnen raken. 
	 In aansluiting bij Imants en Oolbekkink (2009:49), moeten ook binnen het schoolvak filosofie 
kennis en vaardigheden gecombineerd worden om bepaalde leeractiviteiten, in casu het zelf 
filosoferen, te stimuleren. Dat gebeurt in het filosofieonderwijs onder andere door expliciete 
aandacht te besteden aan filosofische kernconcepten of metaconcepten, ook wel second-order 



791

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

concepten genoemd.1 Een verbeterde definitie van filosofische werkvorm wordt nu (i) een 
gestandaardiseerde manier van filosoferen waarin filosofische kennis en vaardigheden worden 
gecombineerd om (ii) onderling ideeën, opvattingen en redeneringen uit te wisselen (iii) door 
expliciete aandacht te besteden aan filosofische (meta)concepten en redeneervormen.
	 Voorts sluiten we met onze definitie aan bij de werkzame bestanddelen in de zogenaamde 
activerende didactische arrangementen, namelijk: structureren van de leeropdracht, kwaliteit van 
samenwerking en interactie, nabespreking van opdrachten, schriftelijk vastleggen van 
leerervaringen en expliciteren van de wijze van denken binnen het vak (Imants & Oolbekkink 
2009:116). Voor een filosofische werkvorm betekent dit: (i) een gestandaardiseerde manier van 
filosoferen is georganiseerd via structureren van de leeropdracht, nabespreking van opdrachten 
en schriftelijk vastleggen; (ii) de kwaliteit van samenwerking en interactie bestaat uit onderling 
ideeën, opvattingen en redeneringen uitwisselen; (iii) expliciteren van opvattingen, gebruikte 
termen en redeneringen binnen het vak bestaat uit expliciete aandacht besteden aan filosofische 
(meta)concepten en redeneervormen. 
	 In aansluiting bij kenmerken van effectieve leeractiviteiten van Westhoff, Wijnen en Zuylen 
(2009:21), “complexiteit” en “levensechte context”, wordt een filosofische werkvorm vervolgens: 
een complexe gestandaardiseerde manier van filosoferen waarin filosofische kennis en vaardig
heden worden gecombineerd om gedachten uit te wisselen door expliciete aandacht te besteden 
aan filosofische (meta)concepten in een levensechte context.
	 Ten slotte willen we het typisch filosofische vastleggen. Traditioneel is filosofie de discipline 
die zich bezighoudt met de waarheid.2 Aansluitend bij Kessels (1997: 58) onderscheiden we daarin 
elenchus (weerlegging) en maieutiek (vorming): het eerste is het destructieve, kritische deel van 
het denken gericht op het ondergraven van een onjuiste mening of gedachte; het tweede is 
constructief gericht op de vorming van een juiste ware mening of oordeel. 
	 Aldus komen we tot de volgende werkdefinitie: een filosofische werkvorm is een complexe 
gestandaardiseerde manier van filosoferen waarin filosofische kennis en vaardigheden worden 
gecombineerd om gedachten uit te wisselen door expliciete aandacht te besteden aan filosofische 
(meta)concepten in een levensechte context zodanig dat iemand (of verschillende personen) eerst 
zich realiseert dat hij eigenlijk onwetend is, om daarna op een metaniveau verder te zoeken.
	 Wij merken op dat filosofische werkvormen en filosofische methoden verschillende raakpunten 
hebben. Onder methoden van filosoferen verstaat men bijvoorbeeld de hermeneutische, de 
dialectische, de analytische of de postmoderne aanpak. Zij gebruiken verschillende denkstijlen 
en filosofische werkvormen. Zo zal de hermeneut vooral teksten lezen en de analyticus vooral het 
argumentatieve debat kiezen. Een nader overzicht van de verschil- en raakpunten biedt sectie 3.

1	 Voor het schoolvak geschiedenis zijn een groot aantal van dit soort metaconcepten gespecificeerd, 
bijvoorbeeld cause, significance, change, evidence, historical context (zie Havekes et al. 2012). Voor 
het schoolvak filosofie hebben wij over zo’n groot aantal metaconcepten geen literatuur kunnen vinden; 
bij de ontwikkeling van de nieuwe lesmethode filosofie voor het voortgezet onderwijs in Nederland, 
Durf te denken!, van Meester, Meester en Kienstra (2014a; 2014b) is hier aan gewerkt.

2	 Waarheid is problematisch bij de tegenstelling tussen schijn en wezen, tussen opinie en waarheid en 
bij de filosofieën van de Ene of Algemene Waarheid. Ze verdwijnt niet als probleem van de filosofische 
agenda, wanneer we uitgaan van een pluraliteit van waarheden en van vele manieren om de waarheid 
te spreken. Juist filosofen die de veelheid en verscheidenheid van waarheden in hun vaandel schrijven, 
blijven van mening dat “wij niet anders dan in waarheid kunnen leven” (Karskens 2006: 9 en 13).



792

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

3. 	 VOORSTEL EN UITWERKING VAN DRIE PATRONEN VAN WAAR­
HEIDSONDERZOEK 

Voor filosofen is “wat is waarheid?” een van de eerste filosofische vragen (Karskens 2006). Zo 
begint bijvoorbeeld de filosofiecursus in het veel verkochte boek De wereld van Sofie met “de 
jacht van filosofen op de waarheid” (Gaarder 1996:21). Naast de vraag naar wat waarheid is, is 
ook een wijze van waarheidsvinding noodzakelijk.
	 Wij onderscheiden in verband met het zelf filosoferen in een klas drie wijzen van 
waarheidsvinding. Een eerste is om met elkaar in verhalen en gesprekken op zoek te gaan naar 
waarheid. Een tweede wijze is het zoeken van wetenschappelijke waarheid zoals dit plaatsvindt bij 
wetenschapsbeoefenaars. En een derde is de (juridische) waarheidsvinding en het waarheidsoordeel 
(“verdict”) van de rechter (Oakeshott 1975:deel 1). Deze laatste is, zoals Schuyt (2006:117) het 
omschrijft bij het strafproces, afkomstig uit de Griekse beschaving, waarbij “twee partijen … aan 
elkaar gebonden [zijn en blijven], zonder dat ze het conflict en de tegenstellingen hoeven te ontkennen 
of negeren. Het conflict wordt voorgelegd aan een neutrale, onafhankelijke derde”.
	 Wij stellen voor deze drie wijzen van waarheidsvinding de volgende benamingen voor:

	 (1)	 filosoferen gedefinieerd als verbindende waarheidsvinding of communicatief handelen, 
	 (2)	 filosoferen als toetsende waarheidsvinding, en 
	 (3)	 filosoferen als sic et non debat, waarheidsbevinding en afsluitende uitspraak (waar

heidsoordeel). 
Wij hanteren deze wijzen als ideaaltypen, dat is als heuristisch instrument dat laat zien hoe onze 
observaties een bepaald vast patroon van denken, begrippen en handelen exemplificeren (vgl. 
Weber 1972:14). In het vervolg noemen wij deze drie wijzen van waarheidsvinding “patronen”.
In onze analyse van de drie patronen in verband met filosofische werkvormen gaan we uit van 
een gelijkwaardigheid van de drie patronen; we mengen ons niet in het debat welke de meest 
effectieve, beste of enig juiste zou zijn. Tabel 1 vergelijkt de drie patronen op: (1) een aantal 
theoretische kenmerken: Concepten, Methode, Structuur, Denken, Filosofeerstijl en Epistemologie; 
(2) praktische kenmerken van de lespraktijk: Focus op, Omgeving, Docent en Praktijk (zie ook 
vergelijking van de verschillende vormen van dialoog, McCall 2009:93-112). Daaraan voegen 
wij nog toe: (3) de aspecten van onze definitie van zelf filosoferen: analyseren, toetsen, kritiek 
maken en reflecteren. Elk van de patronen geeft aan deze aspecten een eigen inkleuring. Een 
uitgebreide bespreking van Tabel 1 volgt in sectie 4.2.

 Tabel 1:	 Overeenkomsten en verschillen patronen van filosoferen

Panel 1:	 Theoretische kenmerken

Concepten

Filosoferen als verbindende 
waarheidsvinding

Eigen gedachten n.a.v. verhaal

Filosoferen als toetsende 
waarheidsvinding

Elke gedachte n.a.v. 
tekst, beeld, muziek, etc.

Filosoferen als 
(juridisch) debat en 
waarheids-bevinding

Transcendentaal 
toetsingskader; geen vast 
referentiepunt in de 
ervaring: Kant (Kritik der 
reinen Vernunft)



793

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

Methode

Structuur

Denken

Filosofeerstijl

Epistemologie

Spinnen of weven van een 
verhaal

Wij-verhalen over oorsprong en 
betekenis (historical narratives)

Op metaniveau: zicht houden op 
de betrokkenheid van de 
deelnemers en op de subgroepen 
die zich aan het vormen zijn en 
hun onderlinge (sociaal-
narratieve) verbanden

Dewey’s pragmatische filosofie 
(1998:16); speech in Hannah 
Arendt (1958); communicatief 
handelen in Habermas en Rorty
 

Waarheid is een voortdurende, 
succesvolle, actieve zingeving en 
zinontdekking van de wereld 
door mensen (constructivisme)

Zoeken naar en 
onderzoeken van 
relevante gegevens;
interne kritiek ingaande 
op consistentie van 
redenering/theorie

Logische structuur

Voortdurend 
metacognitief toetsend 
denken is integraal 
onderdeel van het proces

Plato, neo-kantiaanse 
filosofie, Popper

Waarheid in alle mensen 
(rationeel) en in 
verworven kennis van de 
(buiten)wereld

Reflecteren op de 
gegevens; 
externe kritiek: expliciet 
‘nee’ zeggen

Argumentatieve structuur

Stramien van reële 
tegenstellingen 
(repugnantie) op 
meta-niveau van de 
kritiek (vgl. Van der 
Kuijlen 2009:196-98)

Scholastieke sic et non; 
Kant: rechtbank van de 
Rede (Kritik der reinen 
Vernunft); Foucault: 
Parrèsia

De bewijslast van een 
partij, of van elk der 
partijen, voldoet in 
zichzelf niet om 
aanspraak op waarheid te 
maken (vgl. Van der 
Kuijlen 2009: 197)

Panel 2:	 Praktische kenmerken

Focus op   

Omgeving

Docent

Filosoferen als verbindende 
waarheidsvinding

Constructie van verhaal door 
leerlingen

Politiek in sociale interactie

Expliciteert de filosofie en logica 
in verhalen; lerarenhandleiding 
met oefeningen en spelletjes 
garandeert filosofisch gehalte

Filosoferen als toetsende 
waarheidsvinding

Onderzoek en (gedachte)
experiment

Wetenschapsbeoefening

Academisch en getrainde 
filosoof bewaakt 
onderzoekend en toetsend 
het gehalte

Filosoferen als juridisch 
debat en waarheids-
bevinding

Debat

Rechtspraak

Academisch en getrainde 
filosoof houdt retorische 
en kwalitatieve gehalte 
van de argumenten uit 
elkaar, en helpt tot een 
eindoordeel te komen



794

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

De redenen voor het expliciet toevoegen van het derde patroon zijn: (i) veel werkvormen maken 
gebruik van de debatstructuur, (ii) aandacht voor de klassieke scholastieke sic et non methode en 
(iii) hiermee doen we recht aan Kants idee van de rechtbank van de Rede.3

4. 	 FILOSOFISCHE WERKVORMEN 

4.1. 	 Data set 

Gebruikmakend van de werkdefinitie van een filosofische werkvorm uit sectie 2 zijn we in de 
literatuur op zoek gegaan naar filosofische werkvormen. Hierbij hebben we ons de volgende 
vragen gesteld:

Praktijk Democratische omgeving: elke 
leerling wordt aangemoedigd 
te praten en heeft een gelijke 
kans om bij te dragen aan de 
discussie (vgl. McCall 
2009:105)

Streven naar 
bevestigende (consensus) 
en negatieve, 
falsifiërende oordelen 
(vgl. Van der Kuijlen 
2009: 198)

Beroep doen op derde 
instantie: de Rede, die het 
eindoordeel velt

Panel 3:	 Didactische kenmerken 

Filosoferen als verbindende 
waarheidsvinding

Bevragen;
verwonderen

Evalueren

Redeneren,
laten volgen door een verklaring/
reden/verband 

Metaopmerkingen maken;
spiegelen 

Filosoferen als toetsende 
waarheidsvinding

Doorvragen;
ondervragen 

Definiëren;
distincties maken

Argumenteren (voor- en 
tegenargumenten);
logisch correct betoog 
opzetten en houden

Creatieve sprong maken;
nadenken over de 
gedachtegang of het 
proces van filosoferen op 
zichzelf 

Filosoferen als juridisch 
debat en waarheids-
bevinding

Problematiseren;
afwegen

(Be-)oordelen

Debatteren

Reflecteren 
1) op gegeven voor- en 
tegenargumenten,
2) op toetsingskader en
3) op eigen toepassing 
daarvan

Analyseren

Toetsen

Kritiek maken

Reflecteren

3	 Van dit artikel is een meer theoretische en Engelstalige versie verschenen in Metaphilosophy, Three 
Approaches To Doing Philosophy (Kienstra, Karskens en Imants 2014). Daarin vergelijken we de 
drie patronen met de educational paradigms voorgesteld door Tozzi (Unesco 2007), die overeenkomst 
vertonen met opvattingen van filosofie van Van der Leeuw en Mostert (1991), en filosofische methoden 
zoals uiteengezet door Martens (1999) en Munnix (2009).



795

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

4	  In de referentielijst zijn artikelen waarin een filosofische werkvorm beschreven is voorzien van een 
astrix; de werkvorm is aan het einde van referentie binnen vierkante haken aangegeven.

	 a)	 Wat zijn overeenkomsten en verschillen met onze werkdefinitie van een filosofische 
werkvorm?

	 b)	 Binnen welke patronen van filosoferen is een filosofische werkvorm in te delen?
	 c)	 Kunnen we een negatieve case analyseren?
	 d)	 Kunnen we algemene didactische werkvormen vinden die ook aan onze werkdefinitie 

van een filosofische werkvorm voldoen?

In de Nederlandse praktijk wordt een beperkt aantal filosofische werkvormen gebruikt, zoals 
onderwijsleergesprek, debat, socratisch gesprek en denktank (Oosthoek 2007). Een internationale 
inventarisatie levert een dertigtal filosofische werkvormen op, met nog nadere uitsplitsingen. De 
kenmerken van elke werkvorm zijn samengevat in een analytische tabel (zie Kienstra et al. 2014). 
Wij hebben niet de illusie met het aantal van 30 alle bestaande filosofische werkvormen te hebben 
gevonden, maar denken wel dat er een verzadigingspunt bereikt is in de zin dat nieuwe werkvormen 
naar alle waarschijnlijkheid weinig nieuwe inzichten zullen opleveren. Enkele uitgeschreven 
voorbeelden van werkvormen staan in sectie 4.2.
	 Het gaat om de volgende werkvormen,4 die wij hebben geclusterd in de drie patronen van 
waarheidsvinding: 

	 –	 De werkvormen Dialogisch schrijven; Filosoferen met kinderen (P4C); Filosofisch café; 
Guided Socratic Discussion (GSD); Nacht van de filosofie; Onderwijsleergesprek; 
Rollenspel; SAPERE; Tetraloog en Thinking Skills (vb. Beelden om te Onthouden, 
Mysterie, Welk woord Weg, Waardenwedstrijd, Semantische differentiaal, Scenario-
denken, Verboden te Zeggen/Taboe) zijn geclusterd in “filosoferen als Verbindende 
waarheidsvinding”. 

	 –	 De werkvormen Begripsanalyse; Brainstorm; Case Method, paradox, dilemma’s en 
tegenvoorbeeld; Community of Philosophical Inquiry (CoPI); Didactische puzzel (vb. 
Deductie, Inductie, Scrabble als propositielogica, Het spel van Koningsveld) en 
Filosofische denktank zijn geclusterd in “filosoferen als Toetsende waarheidsvinding”. 

	 –	 De werkvormen (Filosofisch) lezen van primaire teksten; Metaforen; Schrijven van een 
(tekst)uitleggend filosofisch paper; Socratisch gesprek; Taalspelen en Verbeelding van 
het denken zijn geclusterd in “filosoferen als Verbindende waarheidsvinding samen met 
Toetsende waarheidsvinding”. 

	 –	 De werkvormen Dialogen van Oscar Brenifier; Filosofisch debat en Sic et non; Gedachte-
experiment; Speech en Symposium zijn geclusterd in “Juridisch debat en 
waarheidsbevinding”. 

	 –	 Critical Thinking en Schrijven van een argumentatief filosofisch paper (International 
Philosophy Olympiads, IPO) plaatsen we onder “Toetsende waarheidsvinding samen 
met Juridisch debat en waarheidsbevinding”, en 

	 –	 Studium Generale onder “Verbindende waarheidsvinding, samen met Toetsende 
waarheidsvinding, met Juridisch debat en waarheidsbevinding”.

We besluiten met twee opmerkingen bij deze clustering. Ten eerste, het “schrijven van een 
filosofisch paper” komt als enige werkvorm in onze lijst bij twee patronen voor: als schrijven van 
een (tekst)uitleggend filosofisch paper en als schrijven van een argumentatief filosofisch paper. 
Deze werkvorm is klassiek in het filosofieonderwijs: in Frankrijk, Duitsland en de Verenigde 



796

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

Staten staat het (leren) schrijven van een uitleggend of argumentatief essay of filosofisch paper 
centraal. In Frankrijk is het argumentatieve essay zelfs een eindexamenopdracht. Nederland vormt 
een uitzondering: het essay heeft geen plaats binnen de eindexamenopdrachten, maar wel in het 
schoolexamen. Ten tweede kent het Symposion bij Plato een open einde, toch hebben we deze 
werkvorm onder “filosoferen als juridisch debat en waarheidsbevinding” geplaatst, omdat de 
literaire tekst van Plato afwijkt van de bedoeling van de werkvorm.5 

4.2. 	 Vier uitgeschreven werkvormen 

In de hierboven gegeven clustering hebben we de meeste van de 30 filosofische werkvormen 
binnen één van de patronen geplaatst. In deze sectie onderzoeken we aan de hand van vier 
uitgeschreven werkvormen of de drie patronen voldoende krachtig zijn om de werkvormen te 
clusteren. Wij hebben gekozen voor vier veelgebruikte, typische filosofische werkvormen: 

	 (1)	 “Onderwijsleergesprek” bij “filosoferen als Verbindende waarheidsvinding” 
	 (2)	 “Community of Philosophical Inquiry (CoPI)” bij “filosoferen als Toetsende 

waarheidsvinding”
	 (3)	  “Socratisch gesprek” zowel bij “filosoferen als Verbindende waarheidsvinding” als bij 

“filosoferen als Toetsende waarheidsvinding”
	 (4)	 “Filosofisch debat” bij “filosoferen als Juridisch debat en waarheidsbevinding”.

Een werkvorm is ingedeeld bij een bepaald patroon als zij op het eerste gezicht de kenmerken 
heeft van het patroon zoals besproken in Tabel 1. Hoewel de patronen krachtig bleken, zijn er ook 
werkvormen die in meer dan één patroon in te delen waren.
	 Tenslotte passen we onze definitie van filosofische werkvorm uit sectie 2 toe om inzicht te 
krijgen in wat terecht een filosofische werkvorm genoemd kan worden en wat niet.

Onderwijsleergesprek

Methode. Een gesprek in de klas tussen docent en leerling(en), of tussen leerlingen onderling. 

Waarom is onderwijsleergesprek ingedeeld bij “filosoferen als verbindende waarheidsvinding”

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Methode’: het filosoferen vindt plaats op een wijze die men ook 
ziet bij spinnen en weven: leerlingen komen vanuit de eigen ervaring met antwoorden, 
meningen en vragen; degene die aan het woord is, reageert op zijn voorganger, en samen 
komen zij tot meer inzicht.

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Epistemologie’: waarheid als voortdurende, succesvolle, actieve 
zingeving en zinontdekking van de wereld: leerlingen verwoorden hun gedachten in het 
klaslokaal onder leiding van de docent. Directe feedback door de docent is mogelijk: 
foute redeneringen, valse voorstellingen van zaken, verkeerd woordgebruik kunnen 
meteen gecorrigeerd en aangevuld worden.

	 •	 praktisch kenmerk ‘Docent’: een lerarenhandleiding met voorbereide vragen en een 
vastgesteld doel garanderen filosofisch gehalte; daarnaast vaardigheid in het stellen van 

5	  Er is er diner met ‘borrel’ (symposion) bij de tragediedichter Agathon thuis ter ere van zijn overwinning. 
De feestgangers hebben echter in meerderheid een kater van de dag ervoor; daarom spreken zij af dat 
men vandaag van de gebruikelijke regels van het symposion af zal wijken (vgl. Rademaker 2014). 
De bedoeling is dat het symposium een debatachtige vorm heeft, maar in dit geval komt het neer op 
samen zoeken en samen vrijen.



797

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

vragen, het realiseren van wachttijden, het verdelen van beurten en het kunnen reageren 
op antwoorden van leerlingen.

	 •	 praktisch kenmerk ‘Praktijk’: in het patroon “filosoferen als verbindende waarheidsvinding” 
wordt elke leerling aangemoedigd te praten en heeft een gelijke kans om bij te dragen 
aan het gesprek.

	 •	 aspect van definitie van zelf filosoferen ‘Toetsen’: in het patroon “filosoferen als 
verbindende waarheidsvinding” ziet de vaardigheid toetsen eruit als evalueren: leerlingen 
zoeken naar inzicht in de leerstof door opdelen/splitsen van de leerstof, door verbinden 
van leerstofelementen, door te koppelen aan de alledaagse praktijk en door gebruik te 
maken van veel aanknopingspunten. 

Overeenkomsten tussen onderwijsleergesprek en filosofische werkvorm

1	 gestandaardiseerd: de docent stelt het probleem of de centrale vraag vast, bepaalt de structuur 
van het gesprek en verzorgt de samenvatting.

2 	 complex: gerichtheid bij de docent op vakkennis, op leren van de leerlingen en op vaardigheden 
van gespreksleider.

3 	 aandacht voor filosofische (meta)concepten, omdat het gesprek meestal gaat over een 
onderwerp uit het vakgebied.

4 	 om dit abstract onderwerp betekenis te geven moet aansluiting bij de belevingswereld van 
de leerlingen worden gezocht.

Verschillen tussen onderwijsleergesprek en filosofische werkvorm

1 	 Een onderwijsleergesprek kan over een ander onderwerp dan filosofie gaan.
2 	 Het onderwijsleergesprek is gericht op het langzamer, explicieter en meer zichtbaar maken 

van het al bestaande denken van leerlingen: ze denken na over wat ze al weten. Er is geen 
sprake van elenchus (realiseren dat men eigenlijk onwetend is) en maieutiek (daarna op een 
metaniveau verder zoeken).

Community of Philosophical Inquiry (CoPI)

Methode. Een gesprek waarin gezocht wordt naar verschillen (in opinies, hypotheses, fictieve en 
abstracte voorbeelden) omdat, zelfs als iedereen het met elkaar eens is, mensen toch allemaal 
fouten in hun denken kunnen maken.

Waarom is CoPI ingedeeld bij “filosoferen als toetsende waarheidsvinding”

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Concepten’: CoPI kan beginnen met allerlei andere stimuli (McCall 
2009:104).

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Methode’: filosoferen vindt plaats op toetsende wijze: een redenering 
wordt onderzocht op zijn consistentie door middel van interne kritiek en toetsing van 
een hypothese.

	 •	 praktisch kenmerk ‘Docent’: er dient sprake te zijn van een academisch en getrainde 
filosoof die onderzoekend en toetsend het gehalte van het filosoferen bewaakt. Bij CoPI 
moet dit een door McCall zelf getrainde filosoof zijn (ze heeft copyright op het gebruik 
van haar methode).

	 •	 aspect van zelf filosoferen “Kritiek maken”: leerlingen zijn bezig met argumenteren 
(voor- en tegenargumenten) en met het opzetten en houden van een logisch correct 
betoog: “Philosophical Inquiry; Stimulate different views; Contribute ideas and arguments 



798

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

that are not their own opinion; Structure the dialogue in a dialectical manner” (McCall 
2009:89-94). 

	 •	 filosofische vaardigheid ‘Reflecteren’ leidt expliciet niet tot een eindoordeel: zie McCall 
(2009): CoPI stopt niet aan einde sessie maar duurt eindeloos voort, er zijn geen 
conclusies.

Overeenkomsten tussen CoPI-gesprek en filosofische werkvorm

1 	 CoPI is gestandaardiseerd: de gespreksleider (een academisch en getrainde filosoof) is in de 
eerste plaats verantwoordelijk voor de dialoog, maar niet voor de deelnemers, die zich vaak 
oncomfortabel voelen.

2 	 CoPI-gesprekken worden naarmate de tijd vordert steeds complexer, de dialoog krijgt het 
model van een spinnenweb.

3 	 CoPI veronderstelt filosofische kennis maar richt zich specifiek op toetsende, argumentatieve 
vaardigheden, er mag geen metadiscussie worden aangevraagd.

4 	 CoPI heeft aandacht voor filosofische concepten: deelnemers testen theoretische ideeën 
(Popper).

5 	 CoPI heeft aandacht voor de levensechte context op de manier dat deelnemers gebruik mogen 
maken van denkexperimenten.

Verschillen tussen CoPI-gesprek en filosofische werkvorm

1 	 In CoPI is geen expliciete aandacht voor metacognitief denken.
2 	 De CoPI methode gaat uit van een realistische filosofie: kennis halen we uit de buitenwereld. 
3 	 Een CoPI-dialoog heeft vaart, volgt verschillende thema’s tegelijkertijd en stopt niet om te 

checken of iedereen het begrepen heeft, of om consensus te bereiken. Dit verschilt van de 
elenchus en de maieutiek waarbij de kennis al in ons zit en alleen nog maar geboren hoeft te 
worden.

Socratisch gesprek

Methode. Het socratisch gesprek moet beginnen met een fundamentele vraag. Daarna worden 
voorbeelden uit eigen ervaring langdurig onderzocht waarbij steeds gezocht wordt naar consensus.

Enkele voorbeelden waarom een socratisch gesprek ingedeeld is bij “filosoferen als verbindende 
waarheidsvinding samen met toetsende waarheidsvinding”

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Methode’: het filosoferen vindt eerder plaats op een wijze die men 
ook ziet bij spinnen en weven: vanuit de eigen ervaring wordt via een gezamenlijke 
analyse gezocht naar een consensus. In het klaslokaal wordt binnen een filosofieles die 
kort duurt het systematisch vastleggen van uitspraken en het onderscheid tussen 
zaakgesprek, strategiegesprek, metagesprek minder gemaakt.

	 •	 praktisch kenmerk ‘Docent’: in het patroon “filosoferen als verbindende waarheidsvinding” 
zit de filosofie en de logica in verhalen verborgen: voorbeelden uit eigen ervaring worden 
langdurig onderzocht. In Nederland zijn niet alle filosofiedocenten academisch en 
getrainde filosofen die het onderzoekend en toetsen gehalte bewaken.

	 •	 aspect van zelf filosoferen ‘Toetsen’: in het patroon “filosoferen als verbindende 
waarheidsvinding” ziet de vaardigheid toetsen eruit als evalueren: leerlingen zoeken naar 
relevante argumenten. Hiervoor zoeken we aansluiting bij Kessels (1997:58) met de 
elenchus (weerlegging), gericht op het ondergraven van een onjuiste mening of gedachte. 



799

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

	 •	 bij filosofische vaardigheid “Kritiek maken” zoeken de leerlingen een gemotiveerd 
antwoord op de uitgangsvraag. Hiervoor zoeken we aansluiting bij Kessels (1997:58) 
met de maieutiek (vorming van een juiste mening). We concluderen bij dit kenmerk dat 
de vorming van een juiste mening eerder “redeneren en laten volgen door een verklaring/
reden/verband” betreft, dan “argumenteren (voor- en tegenargumenten) en een logisch 
correct betoog opzetten en houden”. We vragen ons af of de maieutiek die in een socratisch 
gesprek verondersteld wordt kenmerkend is voor het derde patroon, omdat het Platoonse 
geboren worden van de Waarheid een debatvorm lijkt te hebben.

	 •	 filosofische vaardigheid ‘Reflecteren’ leidt expliciet niet tot een eindoordeel. Hiervoor 
zoeken we aansluiting bij Kessels (1997:179): geen confrontatie en geen strijd.

Overeenkomsten tussen socratisch gesprek en filosofische werkvorm

1 	 Standaardisatie: op de ervaring van de deelnemers wordt systematisch gereflecteerd.
2 	 Complexiteit: gerichtheid bij de docent op vakkennis, op filosoferen van de leerlingen en op 

vaardigheden van gespreksleider.
3 	 Combinatie van filosofische kennis en vaardigheden. 
4 	 Expliciete aandacht voor filosofische kernconcepten (vrijheid, vriendschap, kritisch denken): 

de gespreksleider maakt gebruik van notulen waarin hij verbanden verheldert. Ook kan een 
metagesprek worden aangevraagd.

5 	 Gebruik van de eigen ervaring als levensechte context.
6 	 Gebruik van elenchus en maieutiek.

Naar aanleiding van het steeds weer opnieuw bespreken van de kenmerken van het socratisch 
gesprek en de kenmerken van de drie patronen uit Tabel 1, zagen wij deze werkvorm verschuiven 
van patroon. Zo begonnen we met de indeling van een socratisch gesprek bij “filosoferen als 
toetsende waarheidsvinding”, maar op basis van steeds meer leeractiviteiten die wij vonden in de 
literatuur raakten we er steeds verder van overtuigd dat het socratische gesprek ook en misschien 
wel eerder thuishoort bij “filosoferen als verbindende waarheidsvinding”.

Filosofisch debat

Methode. Een debat is een aan regels (vorm, lengte, gedrag, inhoud) gebonden discussie (kernachtig 
uitwisselen, eigen standpunt verdedigen, ander standpunt aanvallen) die cruciale bijdrage levert 
aan gedegen menings- en besluitvorming.

Enkele voorbeelden waarom een debat ingedeeld is bij “filosoferen als juridisch debat en 
waarheidsbevinding”

	 •	 theoretisch kenmerk ‘Methode’: in het derde patroon wordt elke bewering of stelling 
met een tegenbewering of -stelling geconfronteerd en wordt door een externe derde partij 
een oordeel geveld; dit oordeel hoeft niet dé waarheid te zijn, eerder is sprake van 
waarheidsbevinding. Dit vinden we terug in: argumentatie steeds scherper stellen, 
debatteren, confronteren van gedachten en een cruciale bijdrage aan een gedegen menings- 
en besluitvorming leveren.

	 •	 praktisch kenmerk ‘Docent’: in het derde patroon is er een academisch en getrainde 
filosoof nodig die het retorische en kwalitatieve gehalte van de argumenten uit elkaar 
weet te houden. 

	 •	 aspect van de definitie van zelf filosoferen ‘Analyseren’: leerlingen zijn bij de filosofische 
vaardigheid ‘analyseren’ probleemstellingen inhoudelijk aan het voorbereiden. 



800

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

	 •	 filosofische vaardigheid ‘Toetsen’: de leerlingen wisselen kernachtig uit, verdedigen een 
eigen standpunt en vallen een ander standpunt aan (kritische solidariteit, Strauss 
2008:115). 

	 •	 filosofische vaardigheid “Kritiek maken”: de leerlingen koppelen uiteenlopende visies, 
stellen hun argumentatie steeds scherper, verwerken door de filosofen gegenereerde 
standpunten in een eigen argumentatie, debatteren en confronteren (debat sturen en 
argumenten verwerken, Oosthoek 2007:802).

	 •	 filosofische vaardigheid ‘Reflecteren’: de jury reflecteert na afloop op gegeven voor- en 
tegenargumenten (inhoud), op het gebruikte toetsingskader en motiveert haar eigen 
oordeel, en in tweede instantie op welsprekendheid/humor/non-verbale presentatie 
(presentatie).

Overeenkomsten tussen debat en filosofische werkvorm

1 	 Standaardisatie: stelling; voorstanders, tegenstanders, jury en publiek; rondes en allerlei 
vormen (bijvoorbeeld Kort geding, Amerikaans Parlementair Debat, Brits Parlementair Debat, 
Lagerhuisdebat).

2 	 Complexiteit: formuleren van eigen (doorslaggevende) argumenten, weerleggen van 
tegenargumenten, respecteren van emoties en oppassen voor debattrucs en drogredenen.

3 	 Combinatie van filosofische kennis en vaardigheden (met retorische vaardigheden). 
4 	 Expliciete aandacht voor filosofische kernconcepten met het uitvergroten van een standpunt 

om de boodschap over te laten komen. 
5 	 Gebruik van de eigen ervaring als levensechte context.
6 	 Gebruik van elenchus en maieutiek op de manier van weerlegging en tegenargumenten.

Verschillen tussen debat en filosofische werkvorm

1 	 Niet expliciet gebruik van metaconcepten (een speech bijvoorbeeld wel: ‘Change’ van Obama).
2. 	 Het debat dreigt retorisch te worden en is niet filosofisch onderzoekend en reflecterend.

5. 	 CONCLUSIES EN DISCUSSIE 

In de introductie stelden we de vraag wat de relatie is tussen filosofische werkvormen en filosofische 
methoden. Ons onderzoek heeft zich geconcentreerd op de vragen wat zelf filosoferen in de klas 
is en welke filosofische werkvormen daarbij gebruikt kunnen worden. Wij hebben drie patronen 
voorgesteld die deze vergelijking vergemakkelijkt. In tabel 1 leggen we een relatie tussen de drie 
patronen en de theoretische, de praktische en de didactische elementen van de definitie van 
filosoferen in de les. In sectie 4 clusteren we de werkvormen in deze patronen. Sectie 4.2 geeft 
een preciezere beschrijving van enkele werkvormen binnen elk van de drie patronen.

Hieronder volgen een aantal voorlopige conclusies:

	 (i) 	 de aanbeveling dat de filosofiedocent gebruik maakt van zowel verbindende, als toetsende, 
als confronterende vormen van waarheidsvinding in zijn werkvormen, 

	 (ii) 	het bewustmaken van eigen voorkeuren van de filosofiedocent en de aanbeveling ze 
tijdig te compenseren, 

	 (iii) 	de verantwoordelijkheid nemen om in elk van deze drie patronen voldoende werkvormen 
ter beschikking te hebben en 

	 (iv) 	expliciteren in en tijdens het leerproces van de leerlingen in welk patroon ze aan het 
filosoferen zijn. 



801

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

In de praktijk van het filosofieonderwijs lijkt voor sommige filosofische (leerling-nabije) domeinen 
zelf filosoferen beter te lukken dan voor andere (abstractere) domeinen.6 Er lijkt zodoende een 
discrepantie te bestaan tussen filosofische werkvormen en domeinen. Onze indruk is dat er een 
ruimer aanbod is van filosofische werkvormen voor de leerling-nabije domeinen en dat de meeste 
(17) vooral passen in het patroon van verbindende waarheidsvinding. Deze dimensie kwalificeren 
we als toegankelijk filosoferen, dat gemakkelijk aansluiting zal vinden bij de onderwerpen van 
de leerling-nabije domeinen. Toetsende waarheidsvinding (acht werkvormen) lijkt beter te passen 
bij de abstractere domeinen; het juridische debat (vijf werkvormen) kan in alle domeinen goed 
gebruikt worden.

Openstaande vragen: 

In hoeverre zijn de leeractiviteiten die de auteurs van de werkvormen presenteren wel de echte 
leeractiviteiten vanuit het leerling perspectief? Of gaat het toch vooral om aanwijzingen voor de 
docent? 
	 Een aansluitend probleem is de discrepantie tussen descriptief versus prescriptief. De eenheid 
van analyse in ons onderzoek was de onderwijssituatie waarin van een bepaalde filosofische 
werkvorm gebruik wordt gemaakt. Deze werkvormen hebben wij descriptief beschreven en 
geanalyseerd. In de schoolboeken zelf wordt soms gebruik gemaakt van prescriptief, voorschrijvend 
taalgebruik zoals bij Schwab: “er is steeds één persoon aan het woord, ieder wacht, je moet 
meedelen, ga uit van…” (1996b:83), terwijl daarbij de aanwijzingen ontbreken hoe de docent zijn 
leerlingen daadwerkelijk zover krijgt binnen de onderwijssituatie. 
	 Een derde vraag is: in hoeverre behoren de leeractiviteiten die auteurs van de werkvorm 
beschrijven wel tot de werkvorm in zijn juiste verschijningsvorm of patroon? Zo hadden we eerst 
de werkvorm rollenspel (role taking, Münnix 2001) ingedeeld bij “filosoferen als juridisch debat 
en waarheidsbevinding”. Echter, we vonden in de literatuur leeractiviteiten die juist thuishoren 
bij filosoferen als “verbindende waarheidsvinding”: “to extend and exercise political and moral 
imagination” (Bellon 2001:320-21). Bij de werkvorm CoPI vonden we ook leeractiviteiten die je 
verwacht bij “filosoferen als juridisch debat en waarheidsbevinding”: “create most conceptual 
conflict / philosophical tension” (McCall 2009:91).
	 Daarbij aansluitend is het de vraag in hoeverre werkvormen eenduidig zijn? Bij de werkvorm 
Thinking Skills is een Mystery echt iets anders dan een Odd One Out. Werkvormen hoeven elkaar 
ook niet uit te sluiten. Zij kunnen ook in elkaars verlengde liggen, zo kan bijvoorbeeld een 
Achterkant van het Gelijk-sessie het startpunt vormen voor een of meerdere socratische gesprekken 
(Kessels 1997:184).
	 De vraag stelt zich dan of er ook filosofische werkvormen die enkele en alleen in één patroon 
verschijnen? We zien dat de werkvormen rollenspel, (filosofisch) lezen van primaire teksten en 
schrijven van een filosofisch paper hun zwaartepunt hebben binnen één of twee patronen, maar 
in alle drie de patronen krachtige kenmerken vertonen. Voor de werkvormen CoPI en socratisch 
gesprek geldt dat zij hun zwaartepunt hebben binnen één patroon en één of twee andere patronen 
expliciet uitsluiten.

6	  Het schoolvak filosofie in Nederland bestaat uit een aantal verplichte kerndomeinen: wijsgerige 
antropologie, ethiek, kennisleer, wetenschapsleer en sociale filosofie. Voor alle domeinen geldt dat 
common sense zonder enige vakkennis niet voldoende is, maar bij leerling-nabije domeinen is common 
sense wel een goede start om aan het filosoferen te raken, terwijl dat bij de abstractere domeinen niet 
het geval is. Daar lijken we ook inzicht nodig te hebben. Steun voor deze gedachte biedt Kessels 
(1997: 235, voetnoot).



802

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

	 Tenslotte moet ervoor gewaakt worden om vanuit het oogpunt van filosofische methoden te 
stellen dat een werkvorm een typisch filosofische werkvorm is, omdat de werkvorm in één 
filosofisch patroon verschijnt.

BIBLIOGRAFIE

(Artikelen waarin een filosofische werkvorm beschreven is, zijn voorzien van een astrix; de werkvorm is 
aan het einde van referentie binnen vierkante haken aangegeven.) 

*Altorf, Marije. 2004. Iris Murdoch and the Art of Imagination: Imaginative Philosophy as Response to 
Secularism. Ph.D. thesis, University of Glasgow [Dialogisch schrijven]. 

* Altorf, Marije. 2010. On Written Dialogue as Form of Assessment. Discourse: Learning and Teaching in 
Philosophical and Religious Studies 10:153–71 [Dialogisch schrijven].

Arendt, Hannah. 1958. The Human Condition. Chicago: University of Chicago Press.
*Baumfield, Vivienne. 2002. Thinking Through Religious Education. Cambridge: Chris Kingston [Thinking 

Skills].
*Bellon, Christina M. 2001. At Play in the State of Nature: Assessing Social Contract  Theory Through Role 

Play. Teaching Philosophy 24:315–24 [Rollenspel].
*Boekstal, Philippe. 2010. Wij denken over kennis en wetenschap: Verwerkingsboek. Budel: Damon 

[Gedachte-experiment].
*Brenifier, Oscar. 2014. Institute of Philosophical Practices (IPP). http://www.brenifier.com/en/welcome.

html [7 February 2014] [Dialogen van Oscar Brenifier].
*Brüning, B. (2003). Philosophieren in der Sekundarstufe: Methoden und Medien. Weinheim: Beltz 

[Begripsanalyse]. 
*Causey, Robert L. 1972. The Black Box as an Aid in Teaching Philosophy. Metaphilosophy 3, no. 4:324–

25 [Didactische puzzel].
*Davis, Michael. 1997. Developing and Using Cases to Teach Practical Ethics. Teaching Philosophy 

20:353–85 [Case Method]. 
Dewey, John. 1998. How We Think. New York: Houghton Mifflin. *Ebbens, Sebo, S. Ettekoven, & J. van 

Rooijen. 1996. Effectief leren in de les: Basisvaardigheden voor docenten. Groningen: Wolters-Noordhoff 
[Onderwijsleergesprek].

*Evans, Donald. 1980. Logicon: A Logic Game. Teaching Philosophy 3:443–51 [Didactische puzzel]. 
*Fisher, Alec. 2001. Critical Thinking: An Introduction. Cambridge: Cambridge University Press [Critical 

Thinking].
*Gaarder, Jostein. 1996. De wereld van Sofie: Roman over de geschiedenis van de filosofie. Antwerpen: 

Houtekiet/Fontein. Nederlandse vertaling van Sofies verden (Oslo: Aschehoug 1991) [Verbeelding vh 
denken].

Havekes, Harry, P. A. Coppen, J. Luttenberg, & C. van Boxtel. 2012. Knowing and Doing History: A 
Conceptual Framework and Pedagogy for Teaching Historical Contextualisation. International Journal 
of Historical Learning, Teaching and Research 11, no. 1:72–93.

Imants, Jeroen, & H. Oolbekkink (eds). 2009. Leren denken in de schoolvakken. Antwerp: Garant.
*Immerwahr, John. 2014. Teach Philosophy101 (TΦ101). http://www .teachphilosophy101.org/ [7 February 

2014] [(Filosofisch) lezen].
*International Philosophy Olympiad (IPO). 2014. International Philosophy Olympiad. http://www.philosophy-

olympiad.org/ [7 February 2014] [Schrijven argumentatief paper].
Karskens, Machiel. 2006. Waarheid als Pluraliteit en Praktijk. Filosofie en Praktijk 27, no. 2:10–24.
Karskens, Machiel, T. van Haperen, J. Hogenbirk, H. Schwab & H. Wessels. 2008. Filosofie VWO: Syllabus 

centraal examen met ingang van 2010. Utrecht: Centrale Examencommissie Vaststelling Opgaven vwo, 
havo, vmbo.

*Kessels, Jos. 1995. Geluk en wijsheid: Filosoferen voor beginners. Meppel: Boom [Verbeelding vh denken].
*Kessels, Jos. 1997. Socrates op de markt: Filosofie in bedrijf. Tweede druk. Amsterdam: Boom [Case 

Method].



803

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

*Kessels, Jos. 2014. Eidoskoop. Kralenspel en Orakel van Delphi. http://www.eidoskoop.nl/Eidoskoop [7 
February 2014] [Verbeelding vh denken].

Kienstra, Natascha, M. Karskens & J. Imants. 2014. Three Approaches to Doing Philosophy: a Proposal for 
Grouping Philosophical Exercises in Classroom Teaching. Metaphilosopy 45, no. 2:288–319.

*Koningsveld, Herman. 1976. Het verschijnsel wetenschap. Amsterdam: Boom [Didactische puzzel]. 
*Kooistra, Jan. 2007. Weten en geweten. http://www.uu.nl/wetfilos/wetfil07/index.html [7 February 2014] 

[Studium Generale].
*Le Coultre, Eva-Anne, B. Jongenelen & H. Dooremalen. 2007. Cogito. Diemen: Van Veen [Gedachte-

experiment].
*Lipman, Matthew. 1985. Thinking Skills Fostered by Philosophy for Children. In Thinking and Learning 

Skills, Volume 1: Relating Instruction to Research, edited by Judith W. Segal, Susan F. Chipman, and 
Robert Glaser, pp. 83–108. Mahwah: Lawrence Erlbaum [Filosoferen met kinderen]. 

Martens, Ekkehard. 1999. “Praktische Philosophie” aus Fachdidaktischer Perspective – Schwerpunkt: 
Methodik 1. Korrigierte Fassung Vortrags in Bensberg am 27.10.1999.

*Matthews, Gareth B. 1984. Dialogues with Children. Cambridge, Mass.: Harvard University Press 
[Filosoferen met kinderen]. 

*McCall, Catherine C. 2009. Transforming Thinking: Philosophical Inquiry in the Primary and Secondary 
Classroom. London: Routledge [CoPI; GSD; SAPERE].

Meester, Frank, M. Meester, & N. Kienstra (eds). 2014a. Durf te denken! Filosofie voor vwo. Amsterdam: 
Boom.

Meester, Frank, M. Meester, & N. Kienstra (eds). 2014b. Durf te denken! Filosofie voor havo. Amsterdam: 
Boom.

*Mostert, Pieter. 1983. Philosophie im Spiel. Zeitschrift für Didaktik der Philosophie 5, no. 3:183–84 
[Didactische puzzel]. 

*Münnix, Gabriele. 2009. Presentation at conference AIPPH, Leusden [Gedachte-experiment].
*Münnix, Gabriele. 2001. Anderwelten: Eine fabelhafte Einführung ins Philosophieren. Weinheim: Beltz 

[Gedachte-experiment].
*Murris, Karin & J. Haynes. 2000. Storywise: Teaching Philosophy with Picture Books. Newport: Dialogue 

Works [Filosoferen met kinderen]. 
*Nelson, Leonard. 1975. Vom Selbstvertrauen der Vernunft. Hamburg: Felix Meiner [Socratisch gesprek].
Oakeshott, Michael. 1975. On Human Conduct. Oxford: Clarendon Press.
*Onfray, Michel. 2003. Antihandboek voor de filosofie: Tegendraadse lessen in de geest van Socrates. 

Rotterdam: Lemniscaat [Schrijven argumentatief paper].
*Oosthoek, Dirk H. 2007. Balans van 35 jaar filosofie in het voortgezet onderwijs in Nederland. Tijdschrift 

voor Filosofie 69:783–809 [Debat; Denktank; Onderwijsleergesprek].
*Poppelmonde, Willy, K. van Rossem, G. de Swaef & P. Fransoo. 2001. Filosoferen met jongeren. Antwerp: 

Kluwer [Socratisch gesprek].
*Pozzo, Ricardo. 2009. Presentation at conference AIPPH, Leusden [Studium Generale].
*Quintilian. 2002. The Orator’s Education, 5 vols. Edited and translated by Donald A. Russell. Loeb Classical 

Library. Cambridge, Mass.: Harvard University Press [Speech].
Rademaker, Adriaan. 2014. Plato Symposium 215a4–222b7. Leiden University.  www.let.leidenuniv.nl/pdf/

gltc/platosymposium1.pdf [7 February 2014]. 
*Rondhuis, Thecla. 2005. Philosophical Talent, Empirical Investigations into Philosophical Features of 

Adolescents’ Discourse. Rotterdam: Veenman [Tetraloog].
*Rijssenbeek, R. C. J. M. & Natascha Kienstra. 1999. Nominaal. Budel: Damon [Filosoferen met kinderen].
*Schein, Spencer. 1975. An Induction Game. Teaching Philosophy 1:47–49 [Didactische puzzel]. 
Schuyt, Kees. 2006. Steunberen van de samenleving. Amsterdam: Amsterdam University Press.
*Schwab, Huib. 1996a. Wij denken over filosofie. Budel: Damon [Schrijven (tekst)uitleggend paper].
*Schwab, Huib. 1996b. Wij denken over de mens inleiding. Budel: Damon [Thinking Skills].
*Schwab, Huib. 1996c. Wij denken over ethiek. Budel: Damon [Thinking Skills].
*Schwab, Huib. 2003. Docentenhandleiding Deugdethiek. “Begeleidingscommissie Filosofie in het Voortgezet 

Onderwijs.” http://www.bcfvo.nl/vwofilosofie/docentenhandleiding-deugdethiek/ [7 February 2014] 
[Denktank]. 



804

Tydskrif vir Geesteswetenskappe, Jaargang 54 No. 4: Desember 2014

*Skipper, Robert B. 2005. Aliteracy in the Philosophy Classroom. Teaching Philosophy 28:261–76 
[(Filosofisch) lezen].

*Slagter, Martin, S. Slagter & M. Pieterse. 2008. Leren filosoferen: Filosofie voor de tweede fase havo vwo. 
Utrecht: Thieme Meulenhoff [Symposium].

*Splitter, Laurance J. & A. M. Sharp. 1995. Teaching for Better Thinking: The Classroom Community of 
Inquiry. Melbourne: ACER [Filosoferen met kinderen]. 

Strauss, Daniel F.M. 2008. Scholarly communication Communicatio Vol 34:113-129.
*Tittle, Peg. 2005. What If . . . : Collected Thought Experiments in Philosophy. New York: Pearson/Longman 

[Gedachte-experiment].
*Tozzi, Michel. 2014a. Philotozzi.com. http://www.philotozzi.com/category/les-champs-dapplication/la-

philosophie-dans-la-cite/lescafes-philo/ [7 February 2014] [Filosofisch café].
*Tozzi, Michel. 2014b. Philotozzi.com. http://www.philotozzi.com/category/les-trois-competences-

philosophiques-de-base/ [7 February 2014] [Filosoferen met kinderen].
*Unesco. 2007. Moufida Goucha, chief of the Human Security, Democracy and Philosophy Section. 

“Philosophy a School of Freedom: Teaching Philosophy and Learning to Do Philosophy: Status and 
Prospects.” http://unesdoc.unesco.org/images/0015/001541/154173E.pdf [7 February 2014] [Filosofisch 
café; Nacht vd filosofie].

*Valcke, Martin. 2005. Onderwijskunde als ontwerpwetenschap. Ghent: Academia Press [Brainstorm]. 
*Van de Laar, Jos., J. de Leeuw & H. Rijksen. 1999. Zin leren: Levensbeschouwing en ethiek voor de tweede 

fase HAVO. Best: Damon [Case Method].
*Van der Geer, Peter. 2005. De kunst van het debat. The Hague: SDU [Debat].
Van der Kuijlen, Willem J. F. 2009. An Unused but Highly Needful Concept: The Notion of Realrepugnanz 

in Kant’s Early Philosophy and Kritik der reinen Vernunft. Enschede: Ipskamp.
*Van der Leeuw, Karel L. 2000. Filosofie in kaart gebracht: Thema’s bij het filosoferen in de klas. In 

Verwonderd stilstaan, edited by Dorothee van Kammen en Berrie Heesen, 3–20. Enschede: Stichting 
Leerplanontwikkeling (SLO) [Filosoferen met kinderen].

Van der Leeuw, Karel L. & P. Mostert. 1991. Filosofie-opvatting en onderwijsstijl. VIC 20:15–25.
*Vansieleghem, Nancy & D. Kennedy. 2011. What Is Philosophy for Children, What Is Philosophy with 

Children—After Matthew Lipman? Journal of Philosophy of Education 45, no. 2:171–82 [Filosoferen 
met kinderen]. 

Weber, Max. 1972. Wirtschaft und Gesellschaft (revidierte Studienausgabe). Tübingen: Mohr.
Westhoff, Gerard, W. Wijnen & J. Zuylen. 2009. Leren overdragen of het geheim van de flipperkast: 

Elementaire leerpsychologie voor de onderwijspraktijk. Biezenmortel: MesoConsult.
*Willemsen, Mariëtte. 2010. Denkbewegingen: Inleiding in de filosofie van emoties. Amsterdam: Ambo 

[Speech].
*Wittgenstein, Ludwig. 1984. Philosophische Untersuchungen. Frankfurt am Main: Suhrkamp [Taalspelen].


