HeilhaduPlooy Die inkerende waarneming

Heilna du Plooy is professor en vakhoof
van Afrikaans en Nederlands in die
Skool vir Tale aan die Potchefstroom-
kampus van die Noordwes-Universiteit.
E-pos: Heilna.duPlooy@nwu.ac.za

The introspective perception

In this article the relation between Breyten Breytenbach’s paintings and poems is discussed focusing on images relating to vision,
seeing, looking and eyes. Based on the inferpretation of selected paintings, of which some are used on the covers of the volumes
of poetry and a number of poems, the conclusion is reached that the same poetics and ars combinatoria underlie painting and
writing in Breytenbach’s oeuvre. Seeing, writing and living are opposed to blindness, non-vision, silence and death. In die
windvanger (“the wind catcher”) similar motifs are used but the emphasis is changed as the ability to see is more markedly
associated with insight and an attempt to understand. Key words: Breyten Breytenbach, poetics, painting and poetry, die
windvanger.

Inleiding
Weens die statuur en omvang van die oeuvre van Breyten Breytenbach, is tallose as-
pekte en fasette van sy oeuvre al bespreek en deeglik verken. Daarom is dit bykans
onmoontlik om vir vertroude Breytenbachlesers en -kenners iets nuuts te probeer ver-
tel. Tog kom die moontlikheid om weer oor sy werk te skryf, uit die aard van sy oeuvre
self voort, om naamlik in en tussen die herkenbare en selfs bekende aspekte van sy werk
—van die deurlopende temas tot by die metafore en die verspringende klanke —nuwe
verbande en kombinasies te soek of te 1é sodat iets anders tot stand kom. 'n Waardige
ideaal van 'n kommentator of bespiegelaar sou onder meer kon wees om altyd weer iets
nuuts of 'n ou insig op 'n nuwe manier te vind in die bestanddele van 'n kunstenaars-
bestaan. Dit geld ook ten opsigte van diegene wat wil skryf oor Breytenbach se werk.
Hierdie artikel is dus hoogstens 'n nuwe rangskikking van die skerwe kleur en vorm
en betekenis wat telkens kaleidoskopies vir die lesers van Breytenbach se skrywes en
vir die aanskouers van sy skilderye in nuwe patrone uiteenval en/of saamval.

Uitgaande van so 'n benadering sou 'n mens kon begin deur te kyk na die manier
waarop woorde en beelde (sowel simbole as metafore) instrumente word om nuwe
dinamiese ruimtes te open waarin die kunstenaar, sowel die digter as die skilder,
homself opnuut ontdek en momenteel tot stand bring.

Daar word in hierdie artikel uitgegaan van Breytenbach se eie siening dat sy
poétiese oeuvre en sy skilderwerk onskeibaar is aangesien albei artistieke aktiwiteite

131



die resultaat is van omvattende en onmiddellike belewenis. In die prosesse van beide
skryf en skilder, word volgens Breytenbach die “ek” tot stand gebring, maar in hierdie
artikel word identiteit spesifiek benader deur die fokus te rig op die intense gemoeid-
heid met die oog, met wat gesien word en sigbaar gemaak kan word, maar ook met dit
wat juis onsigbaar is of nie gesien kan word nie en met die onvermydelike blindheid
en bedrieglikheid van weerspieélings. As verwysings en representasies van oé en sig
in Breytenbach se oeuvre nagegaan word, blyk dit opnuut dat die estetiese denke
onderliggend aan sowel die digterlike as die skilderlike medium op dieselfde “poéti-
ka” berus en hierdie waarneming word as vertrekpunt gebruik in hierdie artikel oor
enkele aspekte van kyk, sien en die oog in Breytenbach se oeuvre en in die windvanger
(2007).

Meer as een muse

In 1997 is 'n simposium onder die titel The Dual Muse: The Writer as Artist — The Artist
as Writer (1999) in St. Louis in die VSA gehou en die resultaat van die geleentheid het
verskyn in 'n gelyknamige publikasie met 'n inleiding deur Lorin Cuoco. By hierdie
geleentheid was Breyten Breytenbach, Jennifer Bartlett, Tom Philips en Derek Wal-
cott die gassprekers. Breytenbach is voorgestel as “a man whose very name in its
repetitious alliteration bespeaks the dual nature of his activities” (Chenétier 1999: 79).
Tog kan Breytenbach se kunstenaarsidentiteit nie as bloot tweeledig beskou word nie.
Om twee muses te dien of te bedien, om in 'n verhouding te staan met, in Breytenbach
(Bartlett et al 1999: 104) se woorde, “the dubious mule, the mutinous dude or the
duelling mouse”, is slegs 'n verwysing na die kanale waardeur die veelvuldige identi-
teite van die kunstenaar tot uiting kom. In beide mediums is Breytenbach 'n kameleon
en die resultaat van die tweeledige kunstenaarskap word deurgaans gekenmerk deur
meervoudigheid en beweging.

Dieselfde vrae word altyd gevra aan kunstenaars wat in meer as een medium
werk: Waarom werk 'n kunstenaar in twee mediums? Hoe het dit gebeur dat jy in
twee mediums werk? Hoe ontwikkel die werke in verskillende mediums en kan dit
vermeng word of saamsmelt? Moet die twee mediums as aanvullend tot mekaar beskou
word of lewer hulle wedersydse kommentaar?

Die vraag wat vir my egter van groot belang is, is hoe die feit dat die kunstenaar in
twee mediums werk die sensitiwiteit van die lesers en aanskouers opskerp vir wat hy
doen of probeer doen (vgl. ook Ziegler in Bartlett et al 1999: 103).

George Marie Lory (1993: 8) is van mening dat “writing and painting are inter-
twined in Breyten [...] His poems are rainbows overflowing with colour, whereas his
paintings are spiced with words” en Marilet Sienaert (2001: 15) verduidelik dat “the
interrelatedness of text and image is to be found not so much in the finished product,
asin the process of making, in the creative act of writing or painting or drawing”.

132



Breytenbach noem sowel skilder as skryf “disciplines of being [...] expressions of
the same creative energy: one does not strive to explain the other: writing is simply a
continuation of painting just as painting is a prolongation of writing” (Painting, 16).!
Die kreatiewe werksaamheid self is waarom dit gaan en die twee mediums bestaan in
simbiose, vir die kunstenaar is beide in Breytenbach se eie woorde dieselfde “nael-
string van oorlewing” (Sienaert 1995: 11).

Terwyl die verskil tussen skryf en skilder dikwels beskryf word in terme van die
lineére en temporele aard van taaltekste en die ruimtelikheid en gelyktydigheid van
die visuele tekste, keer Breytenbach (1999: 84) hierdie geykte siening poéties op sy kop:

There is a simultaneousness in the poem, a total picture: the image, sense, or

feeling that emerges and constitutes an impression of wholeness (or one can say

“holeness” also), that stilled movement of inevitability. Similarly, there is a sense of

sequence in a painting, of what comes first and then what next, even though

presented all at the same time, and of looking far and near.

Hierdie uitspraak hang natuurlik nou saam met die onderliggende aanname afkom-
stig uit die Zen-Boeddhisme in Breytenbach se werk dat alles met alles in verband
staan en dat alle dinge mekaar reflekteer en aanvul en dat die saambestaan en interak-
sie van dinge onontkenbaar en bepalend is. Wat hier egter ter sake is, is dat dieselfde
estetiese beginsels oftewel poétikale opvattings ten grondslag 1é aan sowel die talige
as die visuele kunswerk. Beide bestaan uit tekens wat heenwys na ander dingein'n
aanhoudende heen-en-weer-reflekterende en uitkringende gewaarwording vir die
kunstenaar en vir die ontvanger van die kunswerk, terwyl die kunswerk as sodanig,
as gedig en as skildery, steeds op sigself as artefakte in hulle materiéle bestaan van
waarde is. Breytenbach (“Cadavre”, 85) verduidelik soos volg:
Image and metaphor are pictures; they have this dual nature of being pictures of
something else, of which they stand in the place of, that which they point to; and
they are presences or manifestations in their own right; like light, they constitute a
source of illumination and they are the means of enlightening, of calling forth from
the darkness the things you wish to identify.

Die gedagtegang sluit ook aan by die gedagte uitgespreek deur Seamus Heaney (1998:
450) by die ontvangs van die Nobelprys vir letterkunde in 1995. Hy verwys na die
meerledigheid van die poésie om in die blote bestaan daarvan waarde te hé terwyl dit
terselfdertyd ander funksies ook vervul: “I credit poetry, in other words, both for
being itself and for being a help, for making possible a fluid and restorative relation-
ship between the mind’s centre and its circumference...” (Heaney 1998: 450).

Elders in sy uiters insiggewende voordrag in St. Louis stel Breytenbach (“Cada-
vre”, 82) dit ook eksplisiet dat poésie en skilderwerk as aktiwiteit vir hom dieselfde
funksies vervul:

133



Both poetry and painting are of necessity conduits of pain [...] How much must I
give for the privilege of painting and poetry? Paintings and poems are contracts
signed with death in terms of which you are given the lease to some more space
and some more time. And when I say “lease”, I also hear “leash”, and we are back
with the self-portrait of Goya as dog in a house of infinite journey. Painting and
writing evoke for me not so much a duality of expression as a communality of

purpose.

Selfs die tegniese elemente en aspekte van die twee mediums stem volgens Breyten-
bach (“Cadavre”, 82) ooreen:
What do you write and paint? I'd isolate a few intersections: memory, space, imag-
ination, projection, transformation or even metamorphosis, which of course is
movement. Again, what do you write and paint? The mixing of yourself which is
movement: becoming, bastardization, unthinking, copulation with death. How do
you paint and write? By using a grammar and a syntax which are remarkably alike
in the two disciplines: patterns and colors, inner rhymes and rhythmes, alliteration,
allusions and emptinesses, edges and borders, spacing and positioning, lines and
planes, horizons and graves, and groves. Every poem is both horizon and grave,

rot and resurrection, leftover and new beginning, and so is every painting.

Die oog en self-representasie

In Breytenbach se werk, talig en beeldend van aard, is self-representasie volop. Sy
werk word dikwels as outobiografies beskryf en daar word ook aangetoon dat dit
sentreer om 'n geproblematiseerde identiteit, in sy vroeér werk dikwels in terme van
die temas van ballingskap en gevangenskap (Reckwitz 1999: 90). Hierteenoor skryf
Breytenbach in die windvanger (2007) oor en in terme van die vlugtigheid van tyd. Wat
welin gedagte gehou moet word, is dat, soos Breytenbach self verduidelik in 'n brief
in antwoord op 'n navraag van die skrywer van hierdie artikel (9 Junie 2001), hy altyd
skryf oor wat hy op ‘'n bepaalde tyd of in 'n periode beleef, d.w.s. dat hy reageer op die
spesifieke omstandighede waarin hy hom bevind. Dit blyk ook uit die reeks verjaardag-
gedigte wat in die windvanger opgeneem is, tekste wat telkens met 'n datum gemerk is
en ook die vele ander gedigte waarby daar spesifiserende datums voorkom.

Die belangrike rol wat die “oog”, die eye wat ook I is, in Breytenbach se self-
representasies speel, is meermale aangetoon en uitvoerig bekommentarieer (vgl. Sie-
naert 1993: 15-50). Ek wil sonder om te herhaal wat reeds geskryf is, aansluit by vorige
kommentators oor die rol van sien, uitkyk en inkyk in Breytenbach se gedigte en
skilderye, oor wat ek sou wou noem, die altyd swerwende én inkerende blik.

Hierdie oorsig dien dan as aanleiding om enkele opmerkings te maak oor hoe die
uitkyk en inkeer manifesteer in gedigte in die windvanger.

134



Vir die gewone Breytenbachleser wat nie toegang tot al sy skilderye het nie, is die
versameling skilderye in Painting the Eye (1993) 'n voor die hand liggende vertrek-
puntin 'n gesprek oor beeld en vers in Breytenbach se oeuvre. In hierdie werke word
die komplisering van kyk en die visie vooropgestel, net soos op die buiteblaaie van
verskeie bundels en ander publikasies. Die oog wat kyk of juis nie kyk nie word ook
dikwels gebruik saam met simbole van inperking, die afgeslotenheid van 'n sel, 'n
deur met 'n slot of 'n tralievenster in aansluiting by hierdie soort metaforiek in die
werk tydens en na Breytenbach se gevangenskap.

In die skildery wat verskyn op die buiteblad van Painting the Eye sit'n man met
gekruisde bene in 'n hoek. Daar is 'n venster agter hom waardeur 'n deel van 'n ander
figuur en die kop van 'n voél sigbaar is. 'n Hand met 'n kwas reik na binne om 'n oog
op die muur te skilder. Die sittende figuur hou wel 'n palet op sy skoot, maar sy oé is
twee donker plekke wat lyk asof daar geen sig in is nie. Die oog, oftewel die blik of
visie, word dus verskuif van die menslike figuur na 'n ontliggaamde oog teen die
muur, wat onder meer beteken dat die waarnemende instansie los staan van die
figuur in die skildery. Hierdie werkwyse verplaas die fokus van die voorwerpe in die
skildery na die skilderhandeling as sodanig en verleen daarmee 'n metatekstuele
kwaliteit aan die skildery. Die visie is dus deel van die representerende of estetiese
aktiwiteit en afgesien van hierdie verplasing van die fokus weg van die menslike
figuur na die kunstenaarsaktiwiteit en die kunswerk as sodanig, is daar ook die sug-
gestie dat die figuur se sig weggeneem is, verduister is en beperk is sodat die skildery
aansluit by die gevangenismetaforiek in verskeie ander skilderye in die boek.

In verskeie van die skilderye in hierdie versameling is die gesig van die hooffiguur
agter 'n masker versteek en word die menslike liggaam dikwels voorsien van 'n voélkop
met 'n snawel soos in “Arbre a oiseaux” [1992] (Painting, 6) en “Louseau tombé” [1990]
(Painting, 10). In laasgenoemde werk is die figuur se kop verbind tot bo-oor die 0é
sodat die verband 'n dop oor die boonste deel van die kop en gesig vorm. Maskers
word meermale gebruik en ook die spieél wat as 'n metafoor van selfrefleksie dien,
maar beide motiewe word so gekompliseer dat die afleiding ontlok word dat die self
nie sigbaar is nie, nie geken kan word nie en juis nie weerspieél kan word nie. In
“Lhomme au miroir” [1990] (Painting, 17) sit 'n figuur met 'n verestert of -vlerk tussen
die blaaie en 'n voélmasker op die gesig, maar hy hou 'n handspieél vas en in die
spieélis 'n gesig gereflekteer. Die posisie van die spieél is sodanig dat dit eerder die
aanskouer se gesig is wat weerspieél word as die gesig agter die masker. Daar is dus
geen enkellynige verhouding tussen die spieél en die refleksie in die spieél nie. In die
skildery “And this mirror” (Horse, 84) vervloei die een helfte van die gesig asof die
beeld deur onreélmatige glas verwring word.

Die skildery is, soos dikwels, in vier dele gedeel en die twee 0é van die reeds ver-
deelde gesig, lyk glad nie dieselfde nie, nog in kleur nog in vorm. In 'n ander skildery
in All One Horse (32) is daar 'n skilderende figuur wat 'n soort selfportret skilder waarin

135



Breyten Breytenbach

PAINTING THE EYE

Figuur 1. Buiteblad van Painting the Eye (1993)

136 TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE + 46 (2) = 2009



Figuur 2. “And this mirror”, uit: All One Horse (84).

TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE « 46 (2) - 2009 137



Figuur 3. “Like a whiplash”, uit: All One Horse (32).

138 TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE - 46 (2) - 2009



die een oog oop en die ander toe is. Ditis dus 'n soort gelaagde metatekstuele skildery
waarin die skilderhandeling uitgebeeld word, maar die afbeelding binne die skildery
is tegelykertyd 'n spieélbeeld en geen spieélbeeld nie, want die 0é korreleer nie en is
oorkruis oop en toe. Uit elke toe oog drup 'n groot traan en bokant die twee gesigte, van
die uitgebeelde skilder en die geskilderde gesig binne die skildery, hang 'n oog teen die
muur wat effens oop is en waaruit daar ook 'n traan drup, maar hierdie oog lyk ook soos
‘nmond. Skilder en skryf, kyk en praat, nie kyk nie en nie praat nie, die uitwissing van
kyk én van praat, die selfbewuste aanhangig maak van sowel kyk as praat as hande-
linge, as prosesse op sigself én as betekenisgenererende en representerende prosesse,
word dus herhaaldelik in verskillende kombinasies aan die orde gestel.

Dieselfde herhaaldelike vooropstelling van oé kom ook voor in die afbeeldings op
die buiteblaaie van bundels. Op die versamelbundel Die hand vol vere (1995) is die oé
en gesig van die figuur agter 'n voélkopmasker versteek en op verskeie bundels is die
oé verbind of uitgewit. Op die voorblad van The True Confessions of an Albino Terrorist
(1984) is die figuur se oé versteek agter verbande terwyl hande in alle kleure na die
figuur uitreik. Die figuur se hande lyk soos hulpelose stompies maar hou wel 'n voél
vas. Op die agterblad kom dieselfde figuur voor, sonder die kopverband maar met die
oé van die figuur steeds onsigbaar, uitgewit. Die hande hou 'n voél vas waarom
verbande gedraai is. Die erotiese konnotasies van die verwonde voél, die ontmagtigde
voél, die ontliggaamde voél of die onverbonde, nie-funksionele voél wat in die hande
vasgehou word, die voél in gevangenskap, die afwesige, nie-bestaande voél vanweé
eensaamheid en verwydering van die geliefde is onmiskenbaar, soos ook die verband
met vryheid en gebrek aan vryheid wat via die metaforiek van voéls deur vlieg en
vrye vlug en vlerke voorgestel word. Dieselfde soort improvisasie met figuur en visie
en spieélbeeld kom voor op die voorblad en agterblad van Lewendood (1985).

In vele van die werke in Painting the Eye en ook in ander skilderye kom die simbole
van onder meer die hond, die perd en die voél voor in 'n verskeidenheid van vorme.
Daar is ook die veelvuldige gebruik van 'n figuur met 'n “gebreekte” of verdeelde hart
terwyl die figure dikwels eienskappe vertoon wat kennelik verband hou met die
werklike kunstenaar en sy biografiese gegewens. Die simbole of tekens word telkens
anders gegroepeer en daar ontstaan telkens ander verbande wat nuwe betekenisse uit
nuwe verhoudinge laat ontstaan. Die skilder gebruik 'n ars combinatoria, waarin teg-
nieke van permutasie gebruik word om te vorm en te omvorm en te transformeer,
deur middel waarvan identiteit sowel daargestel as omvorm en uitgewis en herkon-
stitueer word om net opnuut te permuteer.

Wat egter wel duidelik word, is dat sien en die afwesigheid van sig verband hou
met lewe en ook veral met die kwaliteit van lewe. In die tronkbundels en ander tekste
oor die tronkervaring is die 0é weg, blind, toegedraai want lewe is 'n “ongedansde
dans”, dit bestaan nie. Die suggesties van die seksuele onvervuldheid, onaktiwiteit
en frustrasie is duidelik uit die herhaaldelike afbeelding van voéls wat dikwels voor

139



die liggaam vasgehou word. Lewe, volle lewe sou dus onder meer seksuele uitlewing
en die vermoé om te sien insluit en dit is die dinge waarvan die gevangene ontneem
is. Daarom “is” hierdie lewe nie, ditis 'n onbestaan, 'n uitwissing van bestaan, 'n nie-
bestaan. Die oé is vir die skilder sowel as vir die mens die spieél van die binneste,
maar ook die kontak met die omweéreld en die visuele inperking is vergelykbaar met
die ontneming van lewe, dit veroorsaak 'n absolute onmag. Die nie-bestaande lewe
word dus in ander vorme, in verplaasde vorme en variasies by wyse van vervangings
van die self voorgestel — die ander vorme het volmag om namens die nie-bestaande
kunstenaar, namens die gevangene te bestaan.

In al die beelde en motiewe wat Breytenbach in die skilderye gebruik, sien 'n mens
sy metaforiese denkwyse: hy kombineer bekende figure en vorme telkens anders maar
meer nog, hy maak juis ongewone en onverwagte en verrassende kombinasies waar-
deur metaforiese verbande ontstaan. Hierdie skildermatige werkwyse vind mens in
die gedigte in talige vorm waar die ars combinatoria in die ongewone bymekaarbring
van onverwante woorde en konsepte en sake telkens nuwe betekenisse ontlok.

'n Talige ekwivalent van hierdie permutasies kan byvoorbeeld gevind word in die
verskeidenheid name waarmee Breytenbach na homself verwys in sy skryfwerk:
Breyten Breytenbach word Breipen Breytenbach, Preytenbach, Braakinpag, Prenten
Prentenbog, Bangai Bird, Buffalo Bill. Hy satiriseer homself selfs in name waarin
negatiewe assosiasies oorheers soos Bibberbek, Bewebors, Bittergek, Buitedag, Bruid-
jiebark, Bietjie-Bees Brode-breek Babbeldors (Viljoen 1998: 281). Hierdie vrylike kom-
binasie van sowel assosiasie as klank is dubbeld effektief as selfkommentaar.

Wat ook opvallend is, is dat in die vroeér verse, d.w.s. die gedigte wat voor die
periode van gevangenskap geskryfis, die oog nie so intens geproblematiseer is as in
die tronkpoésie en daarna nie. In die gedig “nagmaal” in die ysterkoei moet sweet (1964)
(Hand vol vere, 36) word reeds na blinde spieéls verwys:

die spieéls is blind

die donker bol die ruite;

net ons hare kruip langer;

dis die groen nag sonder stert

Nogtans word die geliefde in dieselfde gedig beskryf in terme van die lig en lewe in
haar oé agter die slapende ooglede:

[...] om die geslote klooster van die kykers

saamgekolk in een helder tregter van leef, 'n kelk van lig

”

die skree van lewe, die pyn van wete, jy leef [...]
Hier word die oog beskryf om die essensie van die geliefde en haar lewe uit te beeld.

In “die skoelapper en die slak” uit die huis van die dowe (1967) word gepraat van die
geliefde se “ skulpgroot, maar ligryke 0é” wat “kyk uit jou kop / soos die koeldiep

140



venstertjes/van ‘'n Moorse huis in die son” (Hand vol vere, 54). Hier is die 0é uiters
positief gemerk, meer nog, die oé van die geliefde staan telkens sentraal in beskry-
winge van liefdeservaringe en die opwelling van gevoelens van liefde by die digter.
Haar oé is ook waarin hy homself spieél, waarin die geliefdes vir mekaar en die liefde
self gestalte kry. Kyk as sodanig is ook meermale 'n positiewe ervaring in die huis van
die dowe (1967) as die digter onder meer skryf “Die bome se 0é gaan oop” (Hand vol vere,
56) en die gedig “testament van 'nrebel” eindig met 'n versugting waarin 'n oopogige
sterwe en die rooi lied van die digkuns bymekaargebring word:
want soos ek tot oop oé sterf

so sal my rooi lied nooit sterf nie

In 'n gedig vir die Poetry International Rotterdam in 1974, “om die einde vooruit te
loop” skryf die digter egter soos volg oor vrees (vir afskeid?), oor “om wat bang is weg
te vat” (Hand vol vere, 168):

1é op die strand met jou swart klere aan

en’'n hoed op

jy is 'n blinde oog

en dis asof jy jou lyf verlaat

Vrees en inperking, smart en ongeluk en ballingskap, gevoelens wat beskryf word as
“moenie dat die owerhede weet/hoe diep die pyn in my vreet nie” hou verband met
'n gebrek aan visie, met die verlies van sig (Hand vol vere, 170). In Voetskrif (1976) staan
die gedig “(vers as boodskapper)” waarin die digter skryf “hierdie ek is dood / met die
groen brommers om oé en mond” vanweé sy inperking (Hand vol vere, 186). Die uit-
werking van die vrees op die geliefde word ook in terme van 'n gebrek aan sig ver-
woord:
beminde beminde

nes 'n verblinde mot jou stil vrees by die nag se ruit

Die gedig sluit soos volg af:
0 mon amour
kyk ek kom weer
en intussen
oor hierdie papier wat sonder einders is
skryf ek blind skryf ek stom na jou toe

In Eklips (1983) staan die gedig “'n bottel woorde omtrent 'n prent” waarin die digter
sy lewe beskryf as “’n stoor waar die niks moet brand /in die woorde se vuur” en
waarin hy sé “die dood is 'n skildery van die lewe” en skryf word “die wit koevert
van stilte ongeaddresseer” (Hand vol vere, 198). Dit word duidelik dat in die gevangen-

141



skap die digter sy onvermoé om te kan lewe, te kan liefhé en te kan kommunikeer sien
as dood, as 'n stomheid en 'n blindheid. Die verbod op vryheid beteken vir hom die
uitwissing van sintuiglikheid, 'n uitwissing wat des te sterker spreek omdat die woorde
in die verse steeds so sterk visueel is. Die verlies aan visie en sig word in terme van
visualiteit beskryf wat die uitbeelding van die belemmering net meer akuut maak:
“flou/ en sonder suiker is die son blou/ en poerpers die skaduwees en hulle opsom-
ming”. Aan die einde van die gedig word al hierdie gedagtes saamgevat:

die dooie sit voor — wat sy esel? — 'n werkbaarheid

wat geen oog kan omvat —

vee dit met die kyk daarna uit — vervang —

in 'n delikate verhouding — uitgehol in lyne

met verf opnuut 'n toesmering —

realiteit/illusie/opsomming/aftrekking/transponering/

ek kyk/ing/

In Mouroir is daar die figuur Don Espejuelo wat as kameraad, selmaat en meester ook
‘n alter ego is, 'n projeksie van die self om die eensaamheid te verdryf. In Spaans
beteken espejuelo “klein spieéltjie” (vgl. ook Botha 1988: 410), met ander woorde die
skrywer praat met 'n spieélbeeldjie van homself. In die skets “Self-Portrait/Death-
watch”, wat Breytenbach beskryf as “A Note on Autobiotrophy” in Judas Eye, (123),
skryf hy:
Because consciousness is open-ended and subject to constant change and it is fright-
ening, if not perilous, to keep on caressing the unknowable I. The hidden nature of
awareness is that it cannot be stilled for long enough to be defined, not even
temporarily like the dead person. If I do thus write about some id or other odd-
ment it must be dead. Therefore I cannot write about me; I could only write I. And
immediately the writing is blanched, staunched.
It would be more illuminating to trace the trajectories of Panus, Elephteria,
King Fool, Don Espejuelo, Geta Wolf, Jan Blom, Vagina Jones, Lazarus, Comrade
Ekx, Afrika Aap, or Bangai Bird... to get you at the tip of my pen and/or into the
word processor: I the Other or/and the Other. Or to be free to create third persons.

Daar kan dus van die metafore en representasies van die oog uitgegaan word, soos
wat vele ander invalshoeke geneem kan word, om by die selfbelewenis en gevolglike
komplekse identiteitsproblematiek in Breytenbach se oeuvre as skilder en skrywer
uit te kom. Uit onder meer die hantering van die visuele blyk hoe Breytenbach skryf
en skilder oor die dinge wat hy in 'n bepaalde stadium van sy lewe ervaar, ook dat
daardie ervaring allesomvattend en tegelyk ongrypbaar is. Oor die “taak” en identi-
teit van die digter as 'n openbare figuur binne 'n bepaalde geskiedenis (wat hy “the
mother of invention” noem) skryf hy soos volg in Judas Eye (123):

142



It protrudes and it is concave. It is open-minded. It is stained by the dead weight of
what you have lived through, but it also delineates the absence of what you did not
experience. I shall write about this to you in order to duck the blame, to shift the
weight, to sculpt the breathing space. The immaculate conception, then, of the

mask known as Breyten Breytenbach.

Die visuele ingesteldheid as 'n lewenswyse

Soos wat 'n mens jou kan voorstel, is die visuele aspekte van die beelde en metaforiek
van so 'n skilder-digter en digter-skilder opvallend en kenmerkend, maar dit gaan
om veel meer as 'n blote visuele waarnemingsvermoé. Dit gaan eerder om 'n diepge-
wortelde visuele ingesteldheid wat inherent deel vorm van die holistiese kunste-
naarsaktiwiteit en wat die individuele belewenis en interaksie met die werklikheid
bepaal, maar wat ook verband hou met daardie soort sien wat moet lei tot insig. Dit
sou seker nie vergesog wees om te sé dat die skilder as't ware visueel in interaksie tree
met alles om hom nie, maar die digter verwoord ook dit wat visueel na hom toe
aankom en daaruit kom sy bespiegeling en nadenke oor die werklikhede waarin hy
hom bevind. Daaruit moet hy sy manier van oorlewing ontwikkel.

Dit blyk byvoorbeeld uit Breytenbach se poétiese beskrywing van kleur en lig aan
die begin van sy essay “The first hand story (working notes)” wat opgeneem is in
Painting the Eye (1993) hoe sterk visueel hy dink. Dit gaan om 'n diepgaande sensiti-
witeit ten opsigte van lig wat sowel visueel waarneembaar en emosioneel en intuitief
evokatief is. Lig en kleur word meer as sintuiglike of visuele waarneming, meer as
metafoor, meer as interpretasie, dit word belewenis:

White is not really a colour. Too often it's only dead light. Unless you can turn it

over and show what’s underneath or let the layered colours shimmer through the

veil or pull the eye to notice how it fits in or froths over non-light. Black has
potentially a richer surface. Shapes are brought to the attention by shadows which

act as echoes, and these are not usually black. White can be a darkness.

Wanneer die windvanger in die lig van hierdie visuele ingesteldheid gelees word, is
die skildery op die buiteblad baie interessant.

Daar is 'n figuur wat “vry” hang teen 'n blou agtergrond wat soos die lug lyk.
Verskeie ander objekte kom ook in die blou ruimte voor, 'n vallende geelwortel, 'n
bakkie wat lyk asof dit van erdewerk is met iets wat daaruit val, die nek van 'n val-
lende bottel wyn met druppels wat bo uitspat. Regs bo steek daar 'n deel van 'n vlieér
met 'n veer aan die onderpunt uit en regs onder is daar die kop van 'n hond. Die
gewoonheid van die objekte val op maar die kombinasie en die feit dat dieselfde
vorme en figure al meermale gebruik is, kompliseer die betekenis van die uitbeelding.
Die gewone dinge is deel van die lewe, 'n geelwortel en wyn en 'n bakkie vir kos. Die

143



L]

Figuur 4. Buiteblad van die windvanger (2007).

vlieér en die veer sluit natuurlik aan by die veelvuldige gebruik van voéls en vlieénde
dinge en die hond is ook 'n bekende motief.

Die figuur lyk asof hy vlieg, hy het trouens vlerke. Die vlerke is egter van hare
gemaak wat nie juis op 'n suksesvolle vliegvermoé dui nie. Die gesig is geverf, die
liggaam is bedek met goudkleurige versierings en die tou is 'n growwe gedraaide tou
wat ook die arms van die figuur vasbind. Die figuur hang aan die tou om sy lyf enis
dus gelyktydig vryswewend en gebonde. Dit wil voorkom asof die figuur geassosieer
kan word met 'n sirkusarties, 'n sweefstokkunstenaar wat binne bepaalde reéls die
illusie skep van vryheid. Die versierings van die figuur se liggaam en gesig motiveer
en ondersteun hierdie assosiasie wat ook die idee aktiveer van die skrywer en skilder
as vermaaklikheidskunstenaar. Belangriker is egter die gelyktydige gebondenheid en
vryheid van die swewende figuur wie se arms duidelik deur die tou vasgeknel word.
Ditis ook onontkenbaar dat die tou herinner aan 'n galgtou eerder as aan die fyn sterk

144 TYDSKRIF VIR LETTERKUNDE + 46 (2) = 2009




toue waarmee sweefstokartieste optree en daarmee is daar onteenseglik 'n onheil-
spellende ondertoon in die skildery.

Die oé van die figuur is toe, op skrefies getrek asof hy teen 'n groot spoed deur die
lug trek. Hy is in die wind, hy “vang” die wind, hy word deur die wind getrek of swaai
in die wind aan die tou. Daar is iets onbepaalds en onlogies aan die skildery, maar die
onlogiese aktiveer juis die metaforiese samehang van die verskillende elemente.

Hierdie metaforiese aard van die verhouding tussen die voorwerpe en figure word
versterk deur die aanwesigheid van die hond in die regterkantste onderste hoek van
die skildery. Die hond is 'n motief wat regdeur Breytenbach se oeuvre voorkom en in
verskillende betekenisse en met verskillende assosiasies gebruik word. In Dog Heart
(1998) word uitgebrei oor die hond as motief. In die eerste plek word die hond verbind
met die onherroepbaarheid van die verlede, en die onoorbrugbare kloof tussen 'n
mens en sy verlede of herkoms en die gevolglike gespletenheid wat in Breytenbach se
geval veel meer intens is as vir die meeste ander mense (Du Plooy 2004: 42).

But no, when I look into the mirror I know that the child born here is dead. It has

been devoured by the dog. The dog looks back at me and smiles. His teeth are wet

with blood. This has always been a violent country. Writing is an after-death activ-

ity, a sigh of remorse [...] I return to this land now that time has gone away (Dog

Heart, 9).

Die skrywer verwys ook na Nietzsche wat besluit het om sy pyn “Hond” te noem
(Dog Heart, 58) sodat daar tussen die hond en lyding en pyn 'n taamlik eksplisiete
verband gelé word, maar ook 'n band met die tyd en met skryf en die onvermoé van
skryf om iets weer te gee. Die hond in die buitebladskildery van die windvanger roep
dus onvermydelik ook kwellende assosiasies op.

Wat verder belangrik is, is dat die voorwerpe op die buiteblad die grense van die
prentvlak oorskry. Dit veroorsaak dat die “raam” van die skildery, van die betekenis-
konvensie wat die skildery as skildery verstaanbaar en interpreteerbaar maak, gerela-
tiveer word. Net die “stertveer” van die vlieér is sigbaar en net die nek van die wyn-
bottel. Die ding of plek waaraan die tou bevestig is, is ook buite die beeld. Die onge-
borgenheid van die hangende figuur word vir my hierdeur beklemtoon. Hy isin 'n
eindelose ruimte gesuspendeer en slegs 'n klein deeltjie van hierdie ruimte is op die
prentvlak weergegee. Hy hang magteloos met sy toegeknypte oé en sy oopgesperde
mond. Die knope waarmee die tou om die geskilderde man se lyf vasgemaak is, lyk
ook los, glad nie ferm en sterk en veilig nie. Die figuur is dus in 'n gevaarlike en
prekére posisie in 'n groot en onbegrensde, selfs eindelose ruimte. Om te val, is 'n
werklike bedreiging aangesien die geelwortel en kosbakkie en die wynbottel reeds
val. Die hele problematiek van tyd en ruimte word hiermee in die skildery geaktiveer.
Hoe lank kan die figuur bly hang? Hoe lank kan hy homself teen die wind verweer?
Daar is nérens vastigheid en sekerhede in hierdie ruimte nie.

145



Die skildery op die buiteblad bied dus dadelik kodes aan wat die lees van die
verse in die bundel die windvanger rig of minstens beinvloed. Vanuit 'n ander hoek
kan 'n mens sé dat die buitebladontwerp in gesprek tree met die inhoud van die
bundel en ook dat die lees van die bundel meerdere interpretasies van die buiteblad
moontlik maak. Die vraag na die wyse waarop die wedersydse en intensiverende
werking van die beeldtekste en die taaltekste daartoe meewerk om die leser en kyker
sensitiewer te maak vir waarmee die kunstenaar besig is, word dus opnuut relevant
by die lees van die windvanger.

In die gedig ,die windharp” (windvanger, 168) skryf die digter:

word dit kouer

die skaduwees digter

die mes en die tou en die gif

skielik meer aanwesig

[.]

het jy geskreeu?

wanneer het jou oé opgehou sien?

het jy die see gehoor?

Die leser moet dan skielik wonder of die bakkie wat val en waaruit die inhoud spat op
die buiteblad, dalk 'n bakkie gif is en die tou 'n simbool van teregstelling. Want dit
gaan hier, soos in die gedig “Goddog” (windvanger, 129) om die onvermydelike
voortgang van tyd, oor
die sterfstort van ons soort

verby aand en boord en woord

In die windvanger is die deurlopende en saambindende tema inderdaad die voortgang
van tyd, die vloeiende en ongrypbare aard van tyd. Inderdaad gaan dit om daardie
eksistensiéle vraag, die vraag wat die Gracehopper stel aan die Ondt in James Joyce
(1983: 528) se Finnegan’s wake: “Why can’t you beat time?”

In die eerste gedig in die bundel word die frase “daar is geen tyd” 'n refrein
(windvanger, 11). Terwyl die gedig stel dat tyd “die verskietende komeet van die ge-
heue” is, dat geheue en stories en liefdes, dat die lewe vervlietend is, is die gedig self
natuurlik op ironiese wyse 'n verweer teen die verganklikheid omdat die hart se
“klop-klop-dinge / soos pyn onder die ooglede” daarin opgeteken is. Die duursaam-
heid van die optekening word dadelik gerelativeer want die digter praat van die
“vertel-vel” en “kankerwoorde van vergeet”. Hy verwys na die versaking van wat
vertel word, na die “ewigdurende galmende momentum van stilte”. Die gedig is dan
terselfdertyd woord en klank en stilte, maar van die ononderskeibare en onskeibare
saamgaan van die moontlike en die onmoontlike, van wees en nie-wees, van klank en
stilte, van die selfondermyning as sodanig is die konkrete opgeskryfde gedig, die

146



materialiteit van die opgetekende nogtans dit wat oorbly, wat is.

Wat egter wel duidelik word, is dat wind in hierdie bundel verbind word met die
leegte wat daar is as die onmiddellike dinge en belewenisse verbygaan. Die digter
skryf: “onthou/ grootwind/ kom en waai alles weg” (windvanger, 43). Die “opskryf-
hand” is steeds daar maar die hand is die instrument van die hond en ook dit is
relatief: “hand my hond/ ons kom al so lank saam” (windvanger, 44).

Dit is vir my asof die hantering van die visuele in hierdie bundel steeds opvallend
is in die sintuiglike waarneming van die vorm en kleur van elke ding wat beskryf
word, maar die betekenis van die visie, van sig en van sien verskuif hier van 'n
onvermoé na 'nsoortinsig. Hier is nie meer die uitgekanselleerde oog van die gevange-
nispoésie en skilderye nie, maar die “insig” dat die dood blind is: “ons drink om die
Grootdood se blinde oog/ draaglik te maak” (windvanger, 50). As die lewe verbyge-
gaan het, bly net die wind oor: “wanneer die wande verkrummel/ en soos die onaf-
gebroke skreeu/in jou oopgaan/'n beierende, glinsterende inkantasie van dansende
ruimtes —/'n windstilte” (windvanger, 156). In die gedig “die windharp” word aan die
een wat gesterf het, gevra: “hetjy geskreeu?/ wanneer hetjou oé opgehou sien? / het
jy die see gehoor?” (windvanger, 168).

Die gebrek aan sig is dus steeds 'n nie-bestaan, om nie te kan sien nie, om nie te
sien nie, is die dood, is afwesigheid. In “terugkyk” beskryf die digter hoe hy baie
dinge “gesien” het, hoe die mens “geskil” word, hoe hy gedink het die geskiedenis
“bevat... ten minste 'n oog”, maar dan sé hy “ek het ook deur spieéls gewandel” en
“ek het ook my gesig sien verdwyn”. Na die lees van die windvanger, is daar egter by
die leser nie meer die sterk indruk dat die digter, die skilder, die belewende ek in die
verse nie kan sien nie, maar eerder dat sien tog lei tot 'n soort gerelativeerde insig.
Hier word dus gesien, maar die sien gaan om wat die digter begryp, wat hy dink en
verstaan of dink hy verstaan dalk gedeeltelik.

In die gedig “Mauritshuis” word daar bykans direk oor die kunswerk en die oog
besin (windvanger, 143):

'n kunswerk is 'n flarde gesprek

uitgespoel in die oog — vervagende oorblyfsel

van 'n eenparty-tweespraak

Verderaan in die gedig, word nog meer direk oor die “beeldmakery” gepraat:
beeldmakery is immers 'n verdigting
as beskerming teen die tyd, en skep ruimtes

waarbinne daar gesterf mag word

Alis die gedig hoe relatief, al is die kunswerk net 'n beskerming teen die tyd, is dit
nogtans waartoe die kunstenaar toegang het, via daardie hand wat hond is:

147



net die opskryfhand  bly klou aan papier
wil alles weg kan laat

sodat slegs die onsigbare

gedig bly hang

gekleef aan die eie gewig

van 'n wind woorde

Die uiteindelike samehang

In Breytenbach se oeuvre hang alles uiteindelik saam: die hand wat skryf en skilder,
die oog wat sien en die nie-sien wat die dood is, die hand wat hond is om die pyn te
verwoord, die mond wat heimlik moet praat om die pyn “nie te voel nie”, die vers wat
"n skuiling is, maar ook net wind word — op 'n oneindige aantal maniere word die
sentrale metafore en beelde en figure in betekeniskettings telkens nuut geskik en gerang-
skik. En dit alles om die self te vind, te ken, te bevestig, te ondermyn, uit te wis en nuut
op te stel. Hoe sien die digter homself en alles wat hy beleef en doen en verstaan? Hoe
kan hy verstaan wat hy sien en doen en beleef? Daarmee is 'n mens terug by die
identiteitsproblematiek wat steeds sentraal staan in Breytenbach se oeuvre.

In sy essay oor spieéls maak Umberto Eco die insiggewende stelling dat mens
nooit seker sal weet nie of persepsie die basis is van semiose, d.w.s. of mens betekenis
maak deur middel van waarneming, en of semiose die basis is van persepsie nie. Hy
vervolg dan: “En dan zien we dat perceptie, denken, bewustzijn van de eigen subjec-
tiviteit, spiegel-ervaring, en semiose delen van een tamelijk onontwarbare knoop
blijken te sijn, punten op de omtrek van een cirkel waarvan het haast onmogelijk lijkt
een beginpunt aan te wijzen” (Eco 1991: 12).

Selfkennis en selfondersoek is vir Eco 'n spieélhandeling, maar hierdie spieélende
aktiwiteit kom semioties tot uiting en in die opsig, beklemtoon hy, gaan dit nooit om
spieéling en weerspieéling as 'n getroue refleksie nie, maar om die manipulering van
die kanaal van kommunikasie, om die hantering van die semiotiese kunsgreep (Eco
1991: 31).

Die sleutel tot die oeuvre van 'n volgeling van meerdere muses soos Breytenbach
1é dus myns insiens in die ondersoek na die manier waarop die verskillende tekensis-
teme waarmee hy werk, gemanipuleer word. Dit gaan om die poétiese omvorming
van die werklikheid wat in sowel skilderye as gedigte 'n nuwe beleefde wéreld tot
stand bring, iets wat nie bestaan nie, maar wat as belewenis werkliker as die werklik-
heid is omdat dit gaan om 'n bepaalde siening, 'n insig wat semioties en poéties
oorgedra word. In Umberto Eco (1991: 39) se woorde “Het spiegeloptische universum
is een realiteit die de indruk van virtualiteit kan wekken. Het semiotische universum
is een virtualiteit die de indruk van realiteit kan wekken”.

148



Die virtuele wérelde van Breytenbach se skilderye en gedigte groei myns insiens
nie net uit dieselfde poétikale opvatting en praktyke nie, maar skep vir lesers en
kykers betekenis en insig ten spyte van die voortdurende veranderende en geproble-

matiseerde visie.

Aantekening
1. Verkorte titels word voortaan gebruik wanneer na Breytenbach se werk verwys word.

Bronnelys

Bartlett, Jennifier, Breytenbach, Breyten, Philips, Tom & Walcott, Derek. 1999. The Dual Muse. St. Louis:
International Writers Center, Washington University.

_, Walcott, Derek & Ziegler, Heide. 1999. Panel Discussion. In Jennifer Bartlett, Breyten Breyten-
bach, Tom Philips & Derek Walcott. The Dual Muse. St. Louis: International Writers” Center, Wash-
ington University, 103-13.

Botha, Elize. 1988. “... 'n skone spieél, gekraak, gebreek... “: Breyten Breytenbach se bespieélende notas van
n roman”: Mouroir (1983) as versplintering van 'n tradisie. Tydskrif vir Literatuurwetenskap 4(4): 404-16.

Breytenbach, Breyten. 1984. The True Confessions of an Albino Terrorist. Emmarentia: Taurus.

. 1985. Lewendood. Emmarentia: Taurus.

. 1988. Judas Eye and Self — Portrait/Deathwatch. Londen: Faber & Faber.

. 1989. All One Horse. Emmarentia: Taurus.

_ . 1993. Painting the Eye. Claremont, South Africa: David Philip.

_ . 1995. Die hand vol vere. Kaapstad: Human & Rousseau.

. 1998. Dog Heart. (A Travel Memoir). Cape Town: Human & Rousseau.

. 1999. Cadavre Exquis. In Jennifer Bartlett, Breyten Breytenbach, Tom Philips & Derek Walcott.
The Dual Muse. St. Louis: International Writers Center, Washington University, 79-102.

_.2007. die windvanger. Kaapstad: Human & Rousseau.

Chénetier, Marc. 1999. Introduction of Breyten Breytenbach. In Jennifer Bartlett, Breyten Breyten-
bach, Tom Philips & Derek Walcott. The Dual Muse. St. Louis: International Writers Center, Wash-
ington University, 79.

Eco, Umberto. 1991. Wat spiegels betreft. Essays. Vert. Aafke van der Made. Amsterdam: Bert Bakker.

Du Plooy, Heilna. 2004. To belong or not to belong. In Viljoen, Hein & Chris Van der Merwe (reds.).
Storyscapes. South African Perspectives on Literature, Space and Identity. New York: Peter Lang, 39-54.

Heaney, Seamus. 1998. Crediting Poetry. The Nobel lecture, 1995. In Seamus Heaney. Opened Ground.
Poems 1966-1996. Londen: Faber & Faber.

Joyce, James. 1983. The essential James Joyce. (With an introduction and notes by Harry Levin.).
Londen: Granada.

Lory, Georges Marie. 1993. Introduction. In Breyten Breytenbach. Painting the Eye. Cape Town: David
Philip, 7-13.

Reckwitz, Erkhard. 1999. Breyten Breytenbach’s Memory of Snow and Dust — A postmodern story of
identiti(es). Alternation, 6 (2): 90-102.

Sienaert, Marilet. 1993. Painting the Eye. In Breyten Breytenbach. Painting the Eye. Cape Town: David Philip.

__.2001. The I of the beholder. Identity formation in the art and writing of Breyten Breytenbach. Cape Town:
Kwela Books.

_ . 1995. The interrelatedness of Breyten Breytenbach’s poetry and pictorial art. De Arte, 51: 11-20.

Viljoen, Hein. 1998. Breyten Breytenbach (1939-) alias, Panus, alias Don Espejuelo, alias Bangai Bird,
Alias Kamiljoen. In H. P. van Coller (red.) Perspektief en profiel. 'n Afrikaanse literatuurgeskiedenis.

Pretoria: Van Schaik, 274-93.

149



