M.J prins  Manifestasies van die liefde in
M. J. Prins is emeritus-professor en Langsaan d|e vuur (A H M SChOltZ)

was voorheen hoof van die
Departement Afrikaans aan die
Universiteit van Fort Hare.
E-pos: michielp@mweb.co.za

Manifestations of love in Langsaan die vuur

(A. H. M. Scholtz)
This article focuses on the manifestations of love in A. H. M. Scholtz's volume of short stories Langsaan die vuur (“Next to the fire”,
1996). The symbolical implications of the title in this regard are heing investigated. A close look is then taken at love and / or
the lack of it as a trait of as well as a driving force hehind the behaviour of each character in the five short stories. Motives in this
respect are inter alia: racism as a cause of lovelessness, love across ethnic barriers, jealousy as a generator of hatred, the human
being as mere possession, matherly love, love within marriage, hatred as a result of projected frustration, erotic love, God as the
source of true love, lack of love within the church and Christian community, the relationship between being treated with love and
self esteem, emotional pain as a result of being treated in a loveless way, the willingness and/ or the ability to forgive, characters
as pure manifestations of love or hatred as well as on occasion paradoxical combinations of hoth, spaces of love and of
uncharitableness. Key words: Langsaan die vuur, A. H. M. Scholtz, love, characterization.

In sy Die Afrikaanse literatuur 1652—-2004 vat J. C. Kannemeyer (2005: 671) die tematiek
van A. H. M. Scholtz se bundel kortverhale Langsaan die vuur soos volg saam: “Daarin
vertel Scholtz andermaal sonder omhaal van woorde openlik van liefde en pyn,
deernis en onmenslike optrede”. By die verskyning van die bundel het resensente
s00s Rykie van Reenen, Coenie Slabber, Dorothea van Zyl en Elfra Erasmus ook die
aandag op genoemde motiewe gevestig. En in sy huldeblyk op Litnet na Scholtz se
afsterwe verklaar Chris van der Merwe: “Hy was 'n romantikus en 'n realis ineen, wat
sowel die hoé ideale van 'n grenslose liefde as die harde realiteit van rassisme geopen-
baar het”. Die doel van hierdie artikel is om genoemde aspekte van die verhale nader
te belig.

In Alkant Olifant bestempel Chris van der Merwe (1998: 226) die literatuur as 'n
“liefdesdialoog”. In die eerste plek betrek hy dit by die dialoog tussen skrywer en
leser. Maar dan verklaar hy

Liefde is ook 'n essensiéle tema in die literatuur. Sentraal in die begrip ‘liefde’ is vir

my die oopstelling vir die ‘ander’; 'n erkenning van sy/haar waarde en 'n reaksie

op sy / haar behoeftes. [...] Die uitbeelding van eensaamheid en verlange, van

onreg en haat, kan gesien word as 'n tipe negatiefbeeld van die liefde — dit wys

54



heen na die liefde juis deur die afwesigheid daarvan. Die een wat liefde het, is oop
vir ander, en sien nood raak waar ander blind is. [...] Die een wat ander en hom /
haarself liefhet, wat die liefde vir die self en die ander harmonies saam kan laat
bestaan, straal goedheid uit, spontaan en moeiteloos. [...] Die verbinding van 'n
verskeidenheid tot 'n eenheid — daarin Ié die wesenstrek van die skoonheid sowel
as die liefde. [...] Die liefde maak abstraksies soos waarheid en goedheid konkreet,
en verbind dit met spesifieke plekke en mense. [...] Hierdie liefde is met die waar-
heid verbonde - dit is nie blinde liefde nie, maar heldersiende, bewus ook van
kompleksiteite en teenstrydighede, en van die ironieé van die lewe (Van der Mer-
we 1998: 227-8).

Hierdie kensketsing van die liefde is byna woord vir woord van toepassing op die
tematiek van Langsaan die vuur.

Die begrip “liefde”, wat so algemeen in die samelewing bekend is dat mens dit
goedskiks as’'n cliché —in P A. du Toit (2007: 177) se kortverhaal “n Droomkers” vra die
verteller: “Waar loop die grens tussen die cliché en die universele?” — kan bestempel,
het basies drie synswyses. Daar is (a) vriendskaplike liefde (waarvan die verhouding
tussen Dawid en Jonatan in die Bybel 'n bekende voorbeeld is), (b) erotiese liefde
(waaroor die boek Hooglied handel) en (c) onselfsugtige, offervaardige, “Goddelike”
liefde (waarvan die Jesusfiguur en sy leringe waarskynlik die beste voorbeeld is).
Ideaal gesproke, behoort onselfsugtigheid egter 'n kenmerk van ook die ander twee
manifestasies te wees. In die werklikheid kom die selfsugtige liefde egter dikwels
voor. Die teenoorgestede van liefde is natuurlik haat of onmenslikheid, soms ook
gemanifesteer deur die blote afwesigheid van liefde of medemenslikheid.

'n Belangrike interteks vir Langsaan die vuur is 1 Johannes 4 in die Bybel, waarin
o.a. verklaar word: “Geliefdes, ons moet mekaar liefhé, want liefde kom van God, en
elkeen wat liefhet, is 'n kind van God en ken God. Wie nie liefhet nie, het geen kennis
van God nie, want God is liefde.”

Die titel van die bundel

Die titel Langsaan die vuur vestig reeds by voorbaat die implisiete leser se aandag op
die liefdesmotief. Vuur en warmte dien in die verhale as simbool / metafoor vir liefde.
Wanneer Motta Mieta vir Kasper Crudop troos, “(Is) daar 'n warmte wat hy kry, en hy
voel haar hart klop deur die tet” (4). Op bl. 7 word Motta se hand “warm” wanneer sy
Kasper s'n vashou terwyl Jan, wat hulle weggestuur het, belowe dat hy vir haar iets
sal bring “om jou aan die lewe te hou!” Kasper en Motta raak bevriend met die veld-
mense: Hulle “sé ook nie dit is te warm, dan weer te koud nie. Hulle bly altyd die-
selfde. Hulle klap almal hande - oud, klein, almal. En hulle sing saam. Almal kry
lekker om die vuur” (8). Die beskrywing van die liefdevolle optrede van die veld-

55



mense mond uit in die verwysing na die vuur as simbool van onderlinge toegeneent-
heid. In die slotsin van dié verhaal kom die leidmotief “warmte” nog eens voor wan-
neer Helen oor haar liefde wat etniese grense oorbrug, dink: “En die warmte van die
liefde maak téé oor haar” (22).

In “Ethel Boonzaaier” vertel Ethel vir Ouma Drieka van die egte liefde wat Rich-
ard aan haar betoon: “As ons saam sit, Ouma, bely Ethel, dan word dit warm. Nie die
warmte wat 'n vuur afgee nie, die warmte van onse saamwees, en dis soos iets wat ons
toemaak, Ouma” (58-9). Weer dien warmte as simbool vir die egte liefde. Wanneer
Seele in “Seele Moagi” die slagoffer is van Faan se onbedagsame optrede, “... slaap
(Hy) nie, hy I& nie wakker nie, hy weet nie waar hy is nie, dit is so koud. Tussenin
dink hy aan sy Poppie. Dit is die heel eerste nag van hulle getroude lewe dat hulle
weg van mekaar af slaap. [...] En so, met die liefde se gedagtes, oorkom hy die koue
van die nag”(111). Die warmte van die liefde transendeer die (letterlike en figuurlike)
koue van die liefdeloosheid.

Fisieke warmte dien as 'n manifestasie van die liefdesemosie.Wanneer Ethel be-
wus word van die liefde tussen haar en Richard “... voel sy haar hand warm in sy
hand...” (37). Soms verkry hierdie verbandlegging egter ook 'n ironiese konnotasie.
Wanneer Seele se gewete hom op ironiese wyse oor Poppie pla, lees ons: “Die koue
nag, die nag van die dood se koue, dié verander nou soos die naald van 'n dokter 'n
siekte verander. Dit verander die koue in 'n warmte. Sy liggaam is warm, dit sweet,
die sweet se water tap uit hom, dit steel sy laaste bietjie krag. Hy sé vir homself: [...]
Moet ek dan so lank gewerk het vir my Poppie se liefde? En waar is dié nou?” (119).
Terwyl hy in sy doodsoomblikke aan Poppie se liefde dink en 'n gewaarwording
daarvan het, ervaar Seele op ironiese wyse die koue van die dood en die warmte van
sy fatale siekte.

In “Muriel Growe” is die naam van die plek waar Muriel soveel liefdeloosheid
ervaar heel gepas “Vuuruitgebrand”. Vuur dien ook in hierdie verhaal as metafoor vir
die romantiese liefde tussen man en vrou. Wanneer Chris Forbes en Muriel daarvan
bewus raak dat hulle verlief is op mekaar, sit Chris “...sy lippe teen Muriel se lippe.
Dit raak net saggies, net om die vuur van die gees aan te skakel” (142). Die erotiese
kontak dien as aktiveerder vir die vuur van 'n dieper geestelike liefdesverbintenis.

Kasper Crudop 11/5/1695-8/7/1729

Die sentrale karakter van hierdie verhaal, Kasper, is as slawekind die slagoffer van
liefdeloosheid. Hy word soos 'n dier behandel, en hierdie liefdeloosheid het dan ook
inderdaad 'n verdierlikende effek op hom: “Hy bly staan soos 'n makgemaakte dier”
(3). Tog word die gelykstelling van die wyse waarop hy behandel word met dié
waarmee die mens geneig is om diere te behandel op ironiese wyse gerelativeer wan-
neer meegedeel word dat Kasper se “...glimlag —tog iets wat 'n dier nie kon doen nie

56



[...] sy hansmoeder se diergevoelens geraak (het)” (3). Moederliefde is iets wat die
mens met die dier gemeen het. 'n Verdere ironiese resultaat van Kasper se slawestand
is dat hy juis as gevolg daarvan nie tot haat in staat is nie: “Nee, 'n slaaf haat mos nie,
hy voel net jammer vir homself” (4). Al waartoe 'n mens wat volkome van die moont-
likheid van 'n normale verhouding met sy medemens gestroop is soms in staat is, is
selfliefde.

Wanneer Isaak, nou 'n wegloopslaaf, eendag in die hawe by Mieta, sy moeder,
verbyloop, kan sy eers nie haar o€ glo nie. Terwyl haar “kop” twyfel of dit regtig Isaak
kan wees, sé haar “hart” vir haar dat dit werklik hy is: “’n Hond ken haar kind deur
haar neus. ’n Maken haar kind deur haar hart” (11). Die olfaktoriese vermoéns van die
hond dien as metafoor vir die intuitiewe liefde van 'n moeder vir haar kind. Motta se
moederlike liefde vir Kasper aktiveer op sy beurt Kasper se medelydende liefde vir
haar as surrogaatmoeder vir hom: “Motta praat nie meer nie, die binneste seer maak
haar aan die slaap. Ek sit langsaan my Motta, my hande op haar knieé, en so raak ek
ook aan die slaap” (11).

Uiteindelik kan die liefde ook etniese grense oorbrug, soos gedemonstreer deur
die verhouding tussen Kasper se ouers, asook dié tussen Helen en Kasper:

“Hy, Kasper, bloed van die teer-sag-fyn vrou uit die Oos. Bloed van die growwe

wit rooibaardman van oor die see. Nou gemeng vir 'n mooie blas-wit man van

Kaap de Goede Hoop”.!

“En terwyl Helen ou Mieta se stem hoor, dink sy in die stilte van haar hart: Blas-
wit, ja, dit is my Kasper, wat my liefde dra.
“En die warmte van die liefde maak t6é oor haar” (22).

Motta Mieta is by uitstek bron van die moederlike, maar ook van die algemeen-mede-
menslike liefde. Vir Kasper is sy die verpersoonliking van die liefde. In sy verhoud-
ing met haar is Kasper “...nie meer jy-dé-vat-kom nie. Motta roep my: Kind! En dan
hoor ek wat ek is. Partymaal Kaspertjie. En ek voel dit” (8). Die aanspreekvormis’n
taalhandeling wat by uitstek as liefdesdaad kan funksioneer. Dit kan “...die algemene
houding van die spreker teenoor die hoorder aandui, sy dit positief[...] of negatief
[...]” (De Stadler 1989: 387). Tussen haar en Kasper bestaan die opregte liefde tussen
kind en moeder. Sy blameer nie vir Eva vir die ongevoelige wyse waarop Kasper
verkoop word nie. Ook vir die natuur is sy lief: “Ek sien sy loop sleep-sleep na die lap
varkoorblomme wat ek vroegoggend water gegee het. Motta het gesé: Hulle is vér van
die dam af, hulle kan nie loop nie, Kaspertjie” (17).

Die antipode vir Mieta s “die Ounooi”, Susanna Meerland. Sy is eendimensioneel
mens van die ongemengde haat. Reeds in die eerste segment van die verhaal word dit
gedemonstreer deur die wyse waarop sy Vvir Jannewarie beveel om Kasper te slaan.
Dit is die kulminasiepunt van 'n hele reeks mensonterende behandelingswyses
waaraan sy hom onderwerp. Kasper fokaliseer haar dan ook as “die duiwel” (5), d.ws.

57



die antipode van God wat elders in die bundel as bron van die ware liefde beskou
word. Wanneer haar man op Eva verlief raak, “(verander) sy kwaaiheid [...] in sagt-
heid, en in sy sagtheid word sy vrou meer duiwelagtig” (13). Die rede vir haar weer-
sin in Kasper is die feit dat haar man Jan hom by 'n slavin (Eva) verwek het. Maar ook
teenoor Motta Mieta tree sy uiters ongevoelig op: “Sy was die Bobaas se slaaf, het sy
geboorte bygewoon en gesorg dat hy 'n man word [...] Maar na sy troue skop sy vrou,
Susanna, vir ou Mieta uit. Soos sy gesé het: uit haar lewe” (6). As mens van die ware
liefde het Motta egter begrip vir Susanna se gevoelens: “... 'n vrou wat verneuk isen
haar man nog liefhet. Die jammerte, die teleurstelling van haar enigste kind, Chris-
tiaan wat swak in die kop is, stoot haar aan om die onskuldige slawekind uit haar
lewe te woes” (7). Gekrenkte en gefrustreerde liefde lei soms tot geprojekteerde haat.
Haar jaloesie op Eva word egter ook veroorsaak deur die feit dat laasgenoemde “Meer
vroulik, fyn en sag as die Baas se vrou (is) wat so skel” (12). (Hierdie gegewe resoneer
met die woorde in 1 Korintiérs 13: 4: “(Die liefde) is nie afgunstig nie”.) Op ironiese
wyse is dit juis Eva se menslike vroulikheid wat haar minderwaardig laat voel. Deur
haar blote wees wek sy 'n afkeer by Susanna.

Vir Susanna as liefdelose mens is die medemens 'n objek, 'n blote besitting. Wan-
neer Kasper veertien jaar oud is, kom eis sy hom op. Weer word sy “die duiwel”
(antipode van die God van liefde) genoem (16-17). Haar liefdeloosheid laat haar ook
oorgaan tot liggaamlike geweld teen die onskuldige Kasper (17). Haar karakter resoneer
met dié van Bastiaan Crudop, vir wie sy vrou ook 'n blote besitting is.

Jan Meerland is, soos ook ander figure later in die bundel, 'n meerdimensioneel-
paradoksale vermenging van haat en liefde. Terwyl hy nie Motta se liefde beant-
woord nie, word gesuggereer dat hy tog lief is vir Kasper. Ook hy projekteer sy
frustrasie op die slawe en verkoop Isaak op gevoellose wyse. Sy liefde vir Eva laat sy
“kwaaiheid verander in sagtheid” (13), maar die jaloesie wat dit genereer, lei daartoe
dat hy ou Titus op wrede wyse vermoor. Terwyl hy vir Kasper klere bring as bewys
van sy liefde vir hom, moet “Kasper [...] staan soos 'n dier wat bekyk word” (15). Jan
is 'n verpersoonliking van die selfsugtige liefde.

Ounooi Helen is weer bron van die suiwer (Goddelike) liefde. Vir haar is die
liefde die volmaakte bedekking, die hoogste geborgenheid. Tussen haar en Kasper is
daar 'n aanvaarbare soort slawerny — dié van die onselfsugtige liefde, wat ook in die
seksdaad verwesenliking vind. Hierdie gegewe kontrasteer met die wyse waarop
Bastiaan Crudop se vrou vir hom 'n blote besittng is. Die verobjektivering van die
medemens is'n bron van liefdeloosheid. Ook Eva, wat oupa Titus met liefde behan-
del, is mens van die liefde. Die liefdelose wyse waarop sy self egter behandel word, lei
tot selfveragting by haar. Die tweede deel van die Christusgebod, wat impliseer dat 'n
mens ook jouself mag liefhé, word bemoeilik deur die liefdeloosheid van die ander.
Ou Velby, wat 'n objek van liefde word, word ook 'n bron daarvan.

58



Ethel Boonzaaier 15/2/1905-3/3/1963

In hierdie verhaal is die sentrale personasie, Ethel Boonzaaier, by uitstek mens van
die liefde. Daarom het sy “...niks gevrees nie, veral nie mense nie” (30), waardeur die
volgende vers in 1 Johannes 4 opgeroep word: “Waar liefde is, is daar geen vrees nie,
maar volmaakte liefde verdryf vrees, want vrees verwag straf, en wie nog vrees, het
nie volmaakte liefde nie.” Haar liefdevolle nederigheid word gedemonstreer deur
die wyse waarop sy afskeid neem van, en dankie sé vir, die liefdelose Teacher Doollie.
Selfs as “dom” mens baat sy by die liefde en word sy daardeur gemotiveer: Wanneer
sy en Teacher Richard op mekaar verlief raak, is “Ethel [...] glad nie meer so dom soos
tevore nie. Sy het 'n nuwe soort gevoelentheid vir geleerdheid begin kry” (35), wat 'n
insiggewende lig werp op die rol wat liefde binne 'n didaktiese opset kan speel. Haar
liefde vir Richard is absoluut selfloos, soos treffend gedemonstreer word wanneer sy
na haar verkragting bid dat die Here vir Richard 'n goeie vrou sal gee. Dit is verder
eenvoudig, sterk en opreg en veroorsaak uitbundige blydskap by haar wanneer hy
haar vraom met hom te trou. Saam met Richard hou sy nie van die lelike benaminge
vir verskillende etniese groepe nie. Ook haar pa behandel sy met liefde en respek, ook
nasy dood. As vrou binne 'n manlik-chauvinistiese opset word sy die slagoffer van
die liefdelose optrede van 'n man in die persoon van Victor Jones wat haar verkrag.
Daarna word sy ook slagoffer van die wreedheid van die mans in die winkel vir wie
'n vrou wat verkrag is bespotlik is. Vir hulle het sy rede om skaam te voel, al is sy die
onskuldige slagoffer, 'n onthutsende manifestasie van die wreedheid waartoe man-
like chauvinisme soms kan lei.

Ook Teacher Richard is 'n suiwer, eendimensionele mens van die liefde. Die mense
van Beaconsfield kom oorhaastig tot die gevolgtrekking dat hy die een is wat Esther
verkrag het. As “geleerde” word hy op liefdelose wyse gestereotipeer. Vir die kinders
in sy skool, 'n ruimte waarbinne die spanning tussen liefde en liefdeloosheid sig
manifesteer as gevolg van die onvermoé van kinders uit verskillende sosio-ekono-
miese en kultuursfere om mekaar te aanvaar (“Ons het nie mekaar gehaat nie, ons kon
net nie mekaar gewoond word nie” (32) — die afwesigheid van haat beteken nie ipso
facto liefde nie), is hy egter 'n vaderfiguur. Die situasie rondom sy aanstelling by die
“Beaconsfield School”, werp nogal 'n interessante vooruitskouende blik op die
hedendaagse opset in Suid-Afrika binne die opvoedkundige milieu. Genoemde skool
is kennelik bedoel om ruimte van die Engelse kultuurimperialisme te wees: “En soos
Reverend Crompton dit altyd met groot lekkerkry gesé het: Everything English Me-
dium?” (33). Teacher Richard, daarenteen, “...het lekker ingepas by ons Afrikaans-
sprekende kinders” (33). Op veelseggend amusant-rebelse wyse stel hy homself altyd
voor as “Rie-shit”: “Ek is Rie-shit van WYk, en as die mense sy hand vat, sé hy: Rie-shit
van Wyk. Hulle vra altyd weer, dan lag hulle en hy lag saam” (33). Hy hanteer ook die
spanning wat ontstaan wanneer een van die Engelse kinders sy arm breek, as gevolg
waarvan hy Reverend Compton te woord moet staan, op heel gemoedelike wyse: “De

59



children will play de bél with another bé1” (38). Humor is 'n nuttige uitlaatklep vir
intermenslike spanning. Hy tree as vredemaker op na die rusie tussen Frans Keely en
Lisa, as gevolg waarvan Frans haar op (onbedoeld) skreeusnaakse wyse om versko-
ning vra: “...jy moet nie meer gaan kak nie, hoor” (57), waarop Lisa hom volkome
vergewe. Hy is prediker van die liefde, vir wie liefde 'n aspek van die godsdiens is, 'n
perspektief wat skrynend geironiseer word deur Reverend Crompton as liefdelose
predikant. Richard vergewe dit wat met Ethel gebeur het. Teenoor Ethel tree hy
beskeie en sorgsaam op, en empatie is 'n belangrike komponent van sy liefde vir haar,
soos geopenbaar deur die wyse waarop hy in haar lyding deel. Tussen hulle ont-
wikkel 'n pragtige liefdesverhouding. By hom, in teenstelling met by iemand soos
Victor Jones, staan die liggaamlike drang onder beheer van die liefde. Sy vergewende
liefde is volgens Ouma Drieka nie tipies van die meeste mans nie. Ten slotte kom hy
ook in opstand teen rassehaat, waarvan Teacher du Toit se onderskrywing van die
rasseklassifikasiesisteem 'n markante eksponent is.

Ouma Drieka is 'n egte moederfiguur, die wyse ou vrou as bron van hulp en raad,
soos veral blyk uit die moederlike raad wat sy vir Ethel gee en die wyse waarop sy
haar probeer troos en bystaan. Sy is op haar manier 'n soort feminis binne haar sosio-
kulturele milieu, omdat sy glo in die vryheid van die vrou om 'n keuse uit te oefen. Sy
beskou aborsie in die geval van 'n ongewenste swangerskap as 'n liefdeshandeling
omdat (a) die moeder in so 'n geval nie liefde het vir die kind nie en (b) 'n buite-
egtelike kind — binne haar gemeenskap — gehaat word. Met ander woorde, dit is slegs
geoorloof wanneer 'n kind sonder liefde verwek is. Vir haar bestaan God se liefde
daarin dat Hy genadig is, selfs wanneer Hy straf.

Vir Hai Allie is die vrou 'n blote besitting van die man en gaan dit meer oor sy
manlike ego as oor liefde. By Miesies Jones lei die moederlike beskermingsdrang op
ironiese wyse tot onetiese optrede wanneer sy haar verkragterseun op leuenagtige
wyse beskerm. Ironies is ook haar “goedhartigheid” wanneer sy vra waarom Ethel en
haar mense nie vir haar kom geld vra het vir 'n kissie vir die geaborteerde fetus nie:
“Die Here seén 'n mens as hy vir ander goed doen” (67). 'n Fyn satiriese fokus op die
wyse waarop mense soms met selfsugtige motiewe (wil) goed doen. Haar antipode in
hierdie opsig is Cyril, wat met sy aandoenlike geskenk van 'n rosekrans sy opregte
medelye met Ethel demonstreer. Op ironiese wyse is hy as verstandelik vertraagde 'n
bron van suiwer liefde en derhalwe 'n voorbeeld vir die “normales”. Ook Sersant
Jonathan is iemand vir wie die liefde geen grense het nie. Tussen hom en sy swart
vrou is daar 'n egte huweliksliefde; wat meer is, dit is 'n huwelik waarin die vrou
“regeer”, waardeur van die liefdelose paradigmas elders in die verhaal op hulle kop
gekeer word. Teenoor die motief van die moederlike liefde is hy 'n eksponent van die
vaderlike liefde, soos geillustreer deur sy verhouding met Chris. Teacher du Toitis'n
rassis, wat dan ook die rasseklassifikasiesisteem onderskrywe. Tog vorm haar medelye
met Teacher Richard na die afsterwe van laasgenoemde se vader 'n roerende kontras

60



met die hooghartigheid van die telegrambode. Reverend Compton aktiveer as liefdelose
predikant weer die motief van die liefdeloosheid binne kerklike verband. 'n Amu-
sante stukkie ironie word aan die slot van die verhaal geskep wanneer Tant Francina
nie verstaan dat “daai aaglike woord”, verwysende na die op die oog af (en veral
vanuit 'n hedendaagse feministiese perspektief ook seksitiese) pejoratiewe term skrop-
lap, as liefdesuiting gebruik kan word nie (78). Treffend is verder oom Benjamin se
liefdevolle gesindheid teenoor sy suur vrou. Daarteenoor is daar Teacher Doollie se
liefdelose houding teenoor Ethel, met jaloesie as die oorsaak daarvan, waarmee die
onskuldige kinders se liefde vir haar 'n ironiese kontras vorm. Phyllis Duncan, vir
wie die vrou wat buite-egtelik swanger raak, ipso facto skuldig is, tree liefdeloos teen-
oor Ethel op, 'n demonstrasie van die ongevoeligheid waartoe stereotipering kan
aanleiding gee.

Seele Moagi 18/10/1930-3/11/1972

Die sentrale personasie van hierdie verhaal, Seele Moagi, se persoonlikheid en op-
trede is 'n ekstreme manifestasie van die onselfsugtige liefde. Sy huis is ruimte van die
liefde. Wanneer hy op Poppie verlief raak, is hy bereid om vir haar te werk. Hulle
seksuele omgang die nag na hulle huwelik is 'n demonstrasie van die erotiese as
manifestasie van die liefde tussen man en vrou. Later stel sy liefde vir haar en hulle
kinders hom in staat om haglike omstandighede te transendeer. Selfs die dooie Pop-
pie vind hy op ironiese wyse mooi en hy vra haar na haar dood om vergiffenis as hy
haar seergemaak het. Die liefdelose wyse waarop hy behandel word wanneer Lisa
van Graan hom en Poppie wegjaag, laat Seele aan die bestaan van God twyfel en plaas
hom voor 'n teologiese probleem: Hoe kan dieselfde God seén sowel as ramspoed
stuur? Maar in sy doodsoomblikke dink hy aan Poppie se liefde en het hy 'n intui-
tiewe aanvoeling vir die liefde van Christus vir die lydende mens. Hy is verder lief
vir sy pa, en sy moeder se dood maak hom baie hartseer. Ter wille van Poppie aanvaar
hy die skelm Michael as sy broer. Daarteenoor word hyself deur sy medemense geredu-
seer tot 'n uiterlike afwyking.

Ook Poppie is mens van die liefde. Vir haar is liefde die wesenselement van die
huwelik, 'n verbintenis wat begin by die liefde wat God gee, nie by 'n kerklike sere-
monie nie. Binne die egte liefdesverhouding met haar eggenoot is sy selfs bly om sy
“slaaf” te wees, dien sy hom met liefde. Sy is slagoffer van die liefdeloosheid waartoe
rassisme lei wanneer sy deur die “miesies” aangerand word omdat die “miesies” se
seuntjie haar gesoen het (89). Sy is ook ooggetuie van die “witvrou” se rassistiese
optrede teenoor Seele (91). Dat sy per slot van rekening ook net mens is, blyk wanneer
Lisa se haat jeens haar ook by haar haat genereer: minagting lei tot minagting.

Faan is 'n interessante paradoksale vermenging van liefde en liefdeloosheid. Vir
Poppie het hy 'n spontane liefde en tussen hom en haar is daar 'n opregte liefde oor

61



die “kleurgrens” heen. Oor haar dood is hy baie hartseer, want sy was vir hom die
verpersoonliking van moederliefde. Op ironiese wyse is sy liefde vir Poppie egter die
oorsaak van Lisa se “goddelose haat” (114). Teenoor Seele, vir wie hy die vernede-
rende benaming “boytjie” (107) gee, tree hy liefdeloos kortsigtig en uiters onbedag-
saam op.

Lisa is 'n ekstreme eksponent van die liefdeloosheid. Poppie is vir haar aanvanklik
bloot 'n bron van arbeid, nie werklik 'n mens nie. Sy buit haar dan ook as huishulp
uit. Later raak Lisa jaloers op Poppie as gevolg van haar besitlike liefde vir Faan.
Teenoor haar en Seele het sy 'n saaklike, onsentimentele houding en sy wantrou hulle
sonder rede. Sy haat Poppie en haar gesin. Weer genereer liefdeloosheid liefdeloos-
heid: Haar liefdelose optrede teenoor Poppie laat Poppie en Seele ook afbrekende
kritiek teenoor haar en Faan uitspreek. Selfs na Poppie se dood bly sy hardvogtig
teenoor haar. Die tien rand wat Lisa sonder liefde gee en waarmee Seele vir Allie
betaal het, gee Allie uit liefde vir Seele se skoonpa - 'n fyn spel met die ironiese
paradoks.

Ook Michael is eksponent van die onmenslikheid, iemand vir wie die medemens
slegs middel tot 'n doel is. Hy gee voor dat hy lief is vir Poppie en Seele, maar gebruik
die liefde as masker ten einde van hulle liefde misbruik te maak en hulle uit te buit. By
die bejaarde mevrou Van Graan oorwin die liefde uiteindelik die rassehaat en word
God die bron van die liefde, ook tussen baas en werker en tussen etniese groepe,
terwyl die predikant op ironiese wyse niks van die liefde van God begryp nie. Daar-
teenoor funksioneer die tentkerkdiens in die eerste segment van die verhaal as ruimte
van die liefde, want in God se teenwoordigheid verdwyn die haat wat deur die
materialisme gegenereer word, “van dié wat het en nie die hoop nodig het nie” (85) —
soo0s ook deur Poppie gefokaliseer word wanneer sy voor die negosiewinkel staan en
“... kyk hoe dié wat het en nie nodig het om te vra nie, die droom van die lewe geniet”
(100) —en verander eerbiedigheid in Goddelike liefde.

Muriel Growe 6/8/1928-5/6/1975

Die sentrale karakter van hierdie verhaal, Muriel Growe, vorm saam met Aletta deel
van Vuuruitgebrand, 'n samelewing sonder liefde en vol rassisme, 'n ruimte waar-
binne die bruin vrou desondanks dikwels surrogaatmoeder van die wit kind is. Hier-
teenoor is Johannesburg, plek van die misdaad, op ironiese wyse ook die plek waar
Muriel en Aletta liefde ondervind. Muriel is ook slagoffer van liefdeloosheid as gevolg
van jaloesie: Sy word deur party ander vroue gehaat omdat sy mooi is. Verder is daar
wrewel teenoor haar omdat haar ouers die “kleurgrens” oorgesteek het. Daarteenoor
is sy lief vir albei haar ouers: “Deur haar pa het sy haar ma liefgehad. En deur haar ma
het sy haar pa liefgehad” (130), 'n interessante siening van die sosio-pigologiese mega-
nisme wat by kinders uit gemengde huwelike 'n rol kan speel. En tog: N& haar pa se

62



dood bestaan dié brug nie meer nie: “Nou is haar pa weg —en haar ma is 'n swartge-
sigbruinvrou. Sy haat haar ma nie, maar sy kyk haar tog partykeer aan met 'n dié- is-
als-jou-skuld-kyk” (130). Die neiging om te blameer, vertroebel hulle verhouding;
nog 'n voorbeeld van die paradoksale ironie wat soms in Scholtz se verhale voorkom.
Op onselfsugtige wyse is sy egter bereid om haarself op die altaar te I deur prostitu-
sie te pleeg. Tussen haar en Christian Forbes ontstaan gou en onstuitbaar romantiese
gevoelens. Die romantiese liefde is vir hulle onbegryplik, gekenmerk deur 'n gevoel
van eenheid, tydloosheid en teerheid en kulmineer in die seksdaad. Maar weer speel
die ironie 'n rol: Haar vrees vir rassevooroordeel lei daartoe dat sy vir Chris Forbes om
die bos lei. So genereer groepsliefdeloosheid soms liefdelose optrede by die individu.
Daarbenewens laat haar liefde vir 'n wit man haar haar swart ma haat — nog 'n mani-
festasie van die paradoks as stylfiguur. Na haar ma se huwelik voel sy verwerp omdat
sy voel dat sy vir die tweede keer van 'n geliefde “beroof” is. Ook by die poskantoor
word sy op ironiese wyse slagoffer van rassisme: Terwyl die pospersoneel onder die
indruk was dat sy wit is, was sy vir hulle heeltemal aanvaarbaar, selfs beminlik. Maar
nadat haar ware identiteit bekend geraak het, kry sy allerhande rassistiese benaminge,
as gevolg waarvan sy verwerp voel. Die feit dat Andrew ook 'n swart ma het, pla haar
op haar beurt egter glad nie omdat sy verlief is op hom. As mens van die liefde wil sy
ook vergoed vir die feit dat sy die oorsaak is daarvan dat Andrew net een arm het.

Aletta ondervind liefdelose emosies a.g.v. die liefdeloosheid van ander mense
teenoor haar. By haar kry ons egter ook die liefde ter wille waarvan alles verdra kan
word. So vergewe sy vir Sally Vermeulen nadat laasgenoemde haar weggejaag het.
Tussen haar en Vincent ontstaan 'n liefde wat etniese grense oorskry, wat blind is vir
mensgemaakte grense, nog 'n korrektief op die motief van die rassisme elders in die
bundel. Haar ontluikende liefde vir Jakob Witbooi laat haar besondere plesier onder-
vind in iets doodgewoons soos 'n pastei (139). Vir Muriel het Aletta die egte liefde van
'n ware moeder. Sy glo 'n arm man se liefde is sterker en edeler as die van 'n “bederf-
de” en selfsugtige rykman (149), wat aansluit by die verband tussen materialisme en
liefdeloosheid elders in die bundel. As egte mens is sy egter self nie sonder vooroordele
nie, soos dié omtrent kroeskopmans, wat deur haar liefde vir Jakob Withooi, wat vir
haar 'n gawe van God is, afgebreek word.

Jakob Witbooi, self slagoffer van die liefdelose optrede van politici, is 'n besonder
suiwer eksponent van die egte liefde. By hom kry ons die “armmansliefde”, die opregte,
selflose liefde (in teenstelling met Chris Forbes). Hy is besonder bewus van apartheid
as 'n sisteem van diskriminasie. Voor sy geestesoog sien hy 'n toekomstige tydperk
van vergifnis en versoening in Suid-Afrika. Teenoor Vincent se familie tree hy heelte-
mal onselfsugtig op. Voor die Tweede Wéreldoorlog was hy en sy gesin baie gelukkig
omdat hulle lief was vir mekaar. Op ironiese wyse veroorsaak hierde selfde liefde vir
hom groot hartseer. (Die liefde maak die mens baie kwesbaar.) Dit is egter 'n liefde wat
wil vergewe, sy bewussyn vul en 'n pynigende verlange na die geliefde skep. Uitein-

63



delik is hy egter tog ontnugter oor die liefde. Hy “besit” ook vir Aletta, maar op die
basis van 'n opregte liefde (vanuit feministiese perspektief waarskynlik 'n aanvegbare
siening). Maar hy wil haar darem ook “werd is” (152). Vir hom is die erotiese liefde
ook belangrik, maar nie dominant nie.

Chris Forbes ontwikkel van 'n taamlike manlike chauvinis tot iemand wat uitein-
delik ook die altruistiese liefde ervaar. Die liefde wat hy vir Muriel voel, is vir hom
“divine love”, maar Muriel is sy “kind-vrou” (146) en hy kan haar nie haar leuen
vergewe nie. Ons kry dus aanvanklik by hom slegs oénskynlik die Goddelike liefde.
Hy besef te laat dat hy in werklikheid opreg lief is vir Muriel en sy vergeefse maar
opregte liefde vir haar is nog 'n voorbeeld van treffende ironie in die bundel.

In teenstelling met Aletta se liefde vir Muriel, kry ons by Mevrou Forbes die domi-
nerende en besitlike moederliefde. Daarbenewens is die etniese verskil vir haar as
rassis belangriker as die liefde tussen man en vrou. Andrew Dunn se hartstogtelike
liefde vir sy simpatieke moeder vorm 'n ironiese kontras met sy vorige meisies se
hoogmoed en gevoelloosheid, wat hulle onwillig maak om te dien en te help. Sally
Vermeulen blameer Muriel vir die keuses van haar ouers. Rassisme motiveer egter in
werklikheid haar liefdelose optrede teenoor Muriel. Ma Dunn verteenwoordig re-
spek vir rassekenmerke as 'n gesonde vorm van selfliefde: “Ons swartmense het ons
eie mooiheid” (160). Vir haar kan liefde ook 'n bron van pyn wees: “Liefde maak seer”
(160).

Kwela Modise 3/2/1960-14/11/1982

In hierdie verhaal is Emma, Kwela se ma, 'n mens van die suiwer liefde. Dit word
veral gemanifesteer deur die innige liefdesverhouding tussen haar en Kwela, slagof-
fers van die Smutse se rassisme asook van die diskriminerende en gevoellose tuis-
landbeleid. Sy en Kwela (vir wie sy die eg-“moederlike” advies gee: “Kyk agter jou
werk, wees eerlik en gehoorsaam [...] Moet nie laat 'n ander man meer werk as jy doen
nie. Wees soos jou pa...” (174)) is baie gelukkig net om saam te wees. Werk is vir haar
'n konkretiserng van die liefde: “Werk is edel, werk is liefde” (172). Vir haar en Emma
is God, die Een wat voorsien, en die godsdiens 'n bron van suiwer liefde. Maar ook in
hierdie verhaal is die kerkmens as sodanig nie altyd 'n toonbeeld van liefde nie.
Petrus en Mister Jordan is Christene wat nie werklik die gebod van naasteliefde uitleef
nie.

Ook Kwelais mens van die onselfsugtig liefde. By die OK maak hy enersyds nuwe
vriende en kry hy andersyds te doene met die onbarmhartige optrede van die rykes
teenoor die armes, 'n ironiese kontras wat verder gevoer word wanneer hy juis by die
straatseuns leer dat liefde bestaan uit simpatie en die bereidwilligheid om alles te
deel. Sy ma kom vir hom eerste en as hy geld kry, dink hy heel eerste aan haar. Teen
hierdie agtergrond is dit des te meer aangrypend dat die seerkry wat hom deur 'n

64



liefdelose samelewing en staatsbestel aangedoen is hom tot geweld laat oorgaan. Binne
hierdie konteks is Boetie as vryheidsvegter vir hom soos 'n ware broer. Sy liefde vir
Elsie, wat hom weer gelukkig maak; is selfloos en vol vergiffenis. Na sy dood word hy
as vryheidsvegter self 'n geliefde held deurdat hy bewonder en vereer word.

Petrus is as liefdelose mens die antipode van Kwela. Op die eerste werksdag tree
hy uiters bars teenoor Kwela op en saam met Mister Jordan tree hy nd Emma se dood
onsimpatiek en bevooroordeeld op teenoor Kwela. Ook konstabel Pule, vir wie 'n
vrou slegs iemand is wat kinders baar en wat verag word as sy nie daartoe in staat is
nie, is 'n eendimensioneel-liefdelose karakter. Kwela, vir wie hy as gevolg van sy
jaloesie haat, is ook slagoffer van sy liefdeloosheid, al noem hy hom op ironiese wyse
“bra” (184). Sy liefdeloosheid lei tot dade van wraak en weerwraak. Terwyl Boetie, die
sosiaal-uitgeworpene, 'n vryheidsvegter word, beskou kaptein Ralf de Vries die vry-
heidsvegters as blote diere en onmense.

Hierdie bundel verhale behels inderdaad 'n veelfasettige en ryk perspektief op die
liefde as menslike emosie en as kerngegewe van die literatuur.

Aantekening
1. Binne hierdie konteks verkry dié historiese pleknaam 'n heeltemal nuwe betekenis.

Bronnelys

De Stadler, L. G. 1989. Afrikaanse semantiek. Johannesburg: Southern Boekuitgewers.

Du Toit, P A. 2007. 'n Droomkers. Literator, 28(1): 175-80.

Scholtz, A. H. M. 1996. Langsaan die vuur. Wf lewensverhale. Kaapstad (Roggebaai): Kwela Boeke.

Slabber, Coenie. 1997. Wf verhale vol hartstog ruk aan hart. Rapport, 19 Januarie, 14.

Van der Merwe, Chris N. en Viljoen, Hein. 1998. Alkant Olifant. 'n Inleiding tot die literatuurwetenskap.
Pretoria: J. L. van Schaik.

Van der Merwe, Chris. A. H. M. Scholtz: 'n Huldeblyk. <www.oulitnet.co.za/inmemoriam/ahmchris.asp>
Besoek: 3.4.2009.

Van Reenen, Rykie. 1997. Scholtz vat weer raak. Insig. Januarie, 28.

Van Zyl, Dorothea. 1997. Langsaan die vuur — A. H. M. Scholtz. Skrywers en hoeke. Radiosondergrense.
SABC, 13 Januarie.

65



