PhilipJohn  D. P M. Botes, Marcel Duchamp,

Philip John is navorsingsgenoot in 1 - 4
o v ornggenot It die Europese avant-garde en 'n

Kommunikesieaandie  |iterére definisie van plagiaat
Nelson Mandela Metropolitaanse
Universiteit, Port Elizabeth.
E-pos: phjohn@webmail.co.za

D. P M. Botes, Marcel Duchamp, the avant-
garde and a literary definition of plagiarism
This article attempts to widen the literary critical perspective on plagiarism by focussing on an early example of plagiarism in
Afrikaans literature associated with the name of D.P.M. Botes and the little magazine Wurm. Botes’s supposed plagiarism is
placed in the framework of the European avant-garde by comparing it with Marcel Duchamp’s Fountain of 1917. This
comparison forms the basis on which other instances of plagiarism in Afrikaans are commented on, as well as on which a ‘literary’
definition of plagiarism is advanced. Key words: Avant-garde, D. P. M. Botes, Marcel Duchamp, plagiarism.

Inleiding

Plagiaat word tradisioneel deur literére kritici benader binne 'n “het hy of het hy nie”
—raamwerk, dit wil sé aan die hand van die vraag: het die skrywer wat van plagiaat
verdink of beskuldig word 'n ander skrywer se woorde ‘gesteel’ en dit as sy of haar eie
aangebied? Saam met die vraag gaan gewoonlik gevoelens en betuigings van afkeuring
en selfs afsku wat duidelik maak watter lae daad dié soort letterdiefstal is. 'n Versweé
veronderstelling wat gewoonlik ook die ontsteltenis en afkeuring voed, is dat daar
‘intensie’ by hierdie veronderstelde transgressie van beskaafde norme was.

Dat plagiaat 'n dringende kwessie geraak het in die onlangse Suid-Afrikaanse
literére geskiedenis, word aangedui deur twee MA-tesisse in die afgelope dekade oor
die onderwerp, naamlik Diedericks-Hugo (2006) en Verstraete (2006) oor die polemiek
tussen Stephen Watson en Antjie Krog oor haar Die sterre sé ‘tsau’ (2004). Veral laas-
genoemde geval wys hoe gelade en kompleks die onderwerp is, gemeet aan die uit-
gebreide reaksie wat Stephen Watson se aanklag van “konseptuele plagiaat” teen
Krog ontlok het. Wessels (2007) verskaf 'n oorsig oor die verskillende reaksies en wys
hoe 'n verskeidenheid kwessies te make met oorspronklikheid, die onderskeid tussen
orale en geskrewe kultuur, maar veral die gebruik van kultuurgoedere van 'n uit-
gestorwe groep deur die geskil tussen Watson en Krog aan bod kom.

Naas die intellektuele, etiese en morele kwessies wat plagiaat-beskuldigings op-
roep, is die konkrete gevolge dan ook baie keer ernstig, soos in twee onlangse gevalle
in Afrikaans waar dit tot die onttrekking van boeke aan die mark gelei het. In 1999 is

48

04 John 03.pmd 48 7/29/2010, 6:28 PM



04 John 03.pmd

Wilhelm du Plessis daarvan beskuldig dat hy 'n verhaal van Bernard Malamud gebruik
het as yk vir “Die redding van Vuyo Stofile”, een van die verhale wat hy opgeneem
het in die versamelbundel, Die mooiste liefde is verby, saamgestel deur Etienne van
Heerden. Dié boek is as gevolg van die beskuldigings aan die mark onttrek en 'n
verskoning is aan die New Yorkse uitgewer van Malamud aangebied. In 2005 het
Loftus Marais eweneens aangetoon dat Melanie Grobler sekere van die gedigte in
haar bundel, Die waterbreker, geskoei het op gedigte van Anne Michaels, veral “There
isno city that does not dream” in Skindivers (1999). Die bundel is ook vinnig aan die
mark onttrek. Wat die verleentheid en ontsteltenis in hierdie geval vererger het, was
die feit dat die Suid-Afrikaanse Akademie vir Wetenskap en Kuns die Eugene Marais-
prys aan Melanie Grobler toegeken het vir dié¢ bundel.

Vanuit 'n juridiese perspektief lyk die heftige reaksies van literére kritici, skrywers
en uitgewers egter grootliks onnodig en oorbodig, soos duidelik blyk uit 'n onlangse
regsproefskrif oor kopieregskending wat juis episodes uit die Afrikaanse letterkunde
en kultuur as gevallestudies gebruik (kyk Geyer 2006). In dié studie poog die outeur
om die juridiese grondslag te verhelder waarop daar in Suid-Afrika besleg word oor
moontlike kopieregoortredings, spesifiek waar dit kreatiewe tekste aangaan. Een van
die beweegredes agter dié studie is die besef dat plagiaatbeskuldigings uiters skadelik
kan wees vir kreatiewe tekste en vir kreatiwiteit in die algemeen, veral as die hantering
daarvan deur 'n artistieke gemeenskap, soos die Afrikaanse, plaasvind op ‘ninade-
kwate konseptuele basis (Geyer 2006: 104).

Uit Geyer se studie is dit duidelik dat van die reaksies op plagiaatbeskuldigings in
die Afrikaanse letterkunde, soos die onttrekking van tekste aan die mark en die ver-
nietiging van voorraad, waarskynlik onnodig kras was en dat daar maniere is om die
kreatiewe proses en tekste beter te beskerm, soos om op die onkoste van die “plagiator’
bronerkennings in die tekste in te plak.

Geyer meen daar is behoefte aan 'n raamwerk wat die kreatiewe bydraes van beide
die oorspronklike skepper én dié van die ‘plagiator” beskerm en die eintlike kopie-
regskending op 'n meer gefokusde manier hanteer: “The ideal would thus be to deal
with the infringement as severely as would seem appropriate in each specific case,
yetin such a manner that neither the talented author nor the original content of the
work goes to waste.” (Geyer 2006: 150). Twee waardevolle gevolgtrekkings van Geyer
is dat plagiaat op grond van objective similarity vasgestel kan word en dat blame-
worthiness irrelevant is, dus dat die ‘intensie” van die ‘plagiator” nie ter sake is binne
die juridiese perspektief nie (Geyer 2006: 151).

Ofskoon 'n perspektief soos dié van Geyer oortuigend voorkom en waarskynlik
van waarde kan wees vir die letterkunde in die algemeen, is daar 'n verdere perspektief
op die kwessie wat nog nie die aandag gekry het wat dit verdien nie. Dié perspektief
kan, in teenstelling met die juridiese een, 'n suiwer ‘letterkundige’ een genoem word
en aandag hieraan kan literére kritici se perspektief op plagiaat verdiep.

49

49 7/29/2010, 6:28 PM



Die ‘geval’ wat as fokuspunt hiervoor gebruik word, is een van die bekendste
gevalle van 'n plagiaatbeskuldiging in die Afrikaanse letterkunde, veral vir 'n vorige
geslag Afrikaanse literére kritici, naamlik dié geassosieer met die naam van D. P M.
Botes. Die herbesoek van hierdie episode is tegelykertyd 'n poging om betekenis wat
in die vergetelheid geraak het, onder andere omdat dit ‘uit pas’ is met die hedendaagse
leef- en kultuurwéreld van ons verbruikerskultuur en die gepaardgaande diskoers
van intellektuele eiendomsreg, weer na die bewussyn te bring. Dié herbesoek is ook
‘nverlengstuk van 'n vorige poging om onontginde betekenis uit hierdie tyd op te
diep (kyk John 2009).

D.P. M. Botes en plagiaat

Botes is twee keer kort na mekaar van plagiaat beskuldig. Die eerste keer was in 1966
na aanleiding van 'n gedig, “gedig”, in die eerste uitgawe van die avant-garde tydskrif
Wurm, toe onder redaksie van P A. de Waal Venter. In Wurm 2 van Augustus 1966 kom
Peter Horn in 'n artikel, “Wanneer is 'n plagiaat 'n plagiaat?”, in reaksie op dié gedig
tot die slotsom dat Botes 'n “plagiator” is wat werk van die Duitse digter Hans Magnus
Enzensberger op onregmatige wyse gebruik het. Horn toon aan hoe Botes se “gedig”
grootliks 'n woordelikse vertaling en samevoeging is van twee gedigte van Enzens-
berger: “[...] hy hetso 'n paar veranderinge aan die gedig aangebring, genoeg om dit
van 'n goeie gedig na 'n swak gedig te verander, maar nie genoeg nie om dit 'n gedig
van meneer Botes te maak nie” (Horn 1966: 23). Botes is daarna verdedig deur ene P P
Brits (Brits 1966) en Casper Schmidt (Schmidt 1966b), soos meer volledig uiteengesit
hieronder.

In 1969 word Botes weer eens van plagiaat beskuldig, dié keer deur R. Schutte in
Standpunte. Schutte wys daarop dat Botes twee gedigte op Sweedse modelle gebaseer
het (Schutte 1969). In die hieropvolgende Standpunte antwoord Botes kortliks op hierdie
beskuldiging en kondig tegelykertyd sy afskeid van die Afrikaanse letterkunde aan
(Botes 1969).

Onlangs word nog 'n nota by hierdie Botes-geskiedenis gevoeg wanneer André P2
Brink in die 2001-herdruk van sy Groot verseboek 2000 drie gedigte van Botes opneem,
onderskeidelik uit sy bundels Wat is 1 gewone man (1965), Klein grys telegramme van die
wéreld (1967) en Psalms van Dawid (1973). In 'n byvoegsel tot sy voorwoord, “Vooraf
gespeel”, verleen Brink “literére amnestie” aan Botes vir sy ‘oortreding” wat Brink
meen neerkom op die opname van “baie vry vertaalde gedigte uit Sweeds” in Klein
grys telegramme van die wéreld.

Dié optrede van Brink, hoe ruimhartig ook al, wek verskeie vrae wat meer aandag
verdien as wat dit tot op hede gekry het. Die belangrikste is die idee van ‘amnestie’
watimpliseer dat Botes inderdaad 'n ‘oortreding’ begaan het en datiets soos “plagiaat’
inderdaad bestaan. Nog vrae wat hiermee verband hou, is: Wie het die reg om amnestie

50

04 John 03.pmd 50 7/29/2010, 6:28 PM



04 John 03.pmd

te verleen? Wanneer? Op watter gronde kan dié amnestie verleen word? Watter gronde
was deurslaggewend in Botes se geval?

Die uitgangspunt in hierdie artikel is dat die Botes-'geval” oorhaastig (en slordig)
ingepas is in 'n konseptuele raamwerk wat te eng is daarvoor. Asook dat hierdie
raamwerk nog steeds funksioneer en deur Afrikaanse literatore gebruik word — soos
onder andere Brink se verwysing na “amnestie” getuig. Hierdie artikel is 'n poging
om die raamwerk waarbinne Botes geopereer het, te ondersoek en om sodoende van
die kwessies daardeur aangeraak (weer) aan die lig te bring.

Botes se plagiaat-eksperiment en die avant-garde

Vir die doel van my argument is die ‘tweede’ deel van die Botes-geskiedenis wat
handel oor die Sweedse gedigte en waaroor R. Schutte (1969) skryf, minder belangrik
as die ‘eerste” deel wat te make het met die eerste twee uitgawes van die tydskrif,
Wurm, in 1966. My uitgangspunt is dat Botes se “gedig”, die platform waarop dit
verskyn, en die gesprek wat dit stimuleer, 'n geleentheid was vir literére kritici om
kwessies te make met plagiaat duideliker aan die lig te bring - 'n geleentheid wat
onbenut verbygegaan het.

Die belangrikste tersaaklike reaksies op die plagiaat-beskuldiging deur Peter Horn,
is die reeds genoemde verdediging van Botes deur Casper Schmidt (1966b) en 'n
“Brief” deur ene P, P Brits, wat Phil du Plessis meen Botes self was (Du Plessis 2004: 5).

Schmidt se verdediging sluit aan by 'n artikel van hom, “skepperslewensduurte-
omtrent”, in die eerste uitgawe van Wurm oor artistieke oorspronklikheid (Schmidt
1966a). In hierdie Wurm 1-artikel benader Schmidt die idee van ‘oorspronklikheid” uit
'n hoek wat waarskynlik streng ‘materialisties” genoem kan word deur te betoog dat
'n individu op 'n chemiese vlak van een oomblik na 'n volgende nooit dieselfde is
nie. Wanneer 'n digter 'n gedig neerskryf en later weer opneem, om weer daaraan te
werk, kom dit daarop neer dat die digter die werk van 'n ander mens, 'n vreemdeling,
opneem: “By digters wat lank werk aan 'n vers kan tussen twee werkperiodes 'n
ander breinkondisie ontstaan. Met ander woorde dit sal 'n totaal vreemde persoon
wees wat die gedig vervolmaak” (Schmidt 1966a). Logies kom dit daarop neer dat die
idee van plagiaat onsinnig is aangesien “niemand” 'n gedig kan besit nie —'n voltooide,
of ten minste, gepubliseerde gedig is altyd die resultaat van 'n reeks verskillende
“oornames” waar die opeenvolgende skeppers elke keer die werk van 'n vreemdeling
verder gevoer het. Soos Schmidt dit stel: 'n “digter” wat 'n gedig publiseer, is altyd 'n
“letterdief” (Schmidt 1966a).

In sy Wurm 2-artikel waarin hy spesifiek vir Botes verdedig, voer Schmidt sy
argument oor ‘oorspronklikheid’ verder en kom tot die slotsom dat “alhoewel ons
sedert die dag en datum van die ontstaan van die skryfkuns reeds oorgelewerde en
beredeneerde idees het omtrent oorspronklikheid in die literatuur, ons tog nog nie 'n

51

51 7/29/2010, 6:28 PM



vas afgebakende idee het van wat presies oorspronklik is en wat nie. Dit was altyd
nog meer opinie asidee” (Schmidt 1966b: 28).

Schmidt se argument kom neer op 'n radikale bevraagtekening van die konven-
sionele benadering tot letterkunde wat gekenmerk word deur die geloof (of opinie)
dat ‘plagiaat’ 'n werkbare begrip is. So 'n bevraagtekening en implisiete verwerping
van konvensie is kenmerkend van 'n avant-gardistiese instelling, al spel Schmidt dit
nie self in soveel woorde uit nie.

Een van die onderskeidende kenmerke van avant-gardistiese bewegings was 'n
radikale verwerping van bestaande konvensies. Van die bekendste bewegings wat
avant-gardisties opgetree het, sluit in die Futurisme, Dadaisme, Surrealisme en
Ekspressionisme. Hierdie bewegings het elke keer ontstaan waar kunstenaars tot die
gevolgtrekking gekom het dat outentieke artistieke uitdrukking gekniehalter word
deur die gevestigde kunskultuur aan die een kant, en aan die ander kant dat die
beskikbare uitdrukkingsmiddele die werklikheid, spesifiek dié van 'n moderne
geindustrialiseerde samelewing, nie adekwaat kan representeer nie. Of, om dit anders
te stel, dat die heersende konvensies tekortskiet. Die avant-garde se basiese inge-
steldheid as reaksie op 'n waargenome kulturele ‘krisis’ was altyd die verwerping van
alle norme en konvensies. Die idee was dat 'n adekwate uitdrukkingsvorm slegs
gevind kan word wanneer die kunstenaar ongebonde optree en op ongewone en
radikale maniere kan eksperimenteer. Ander begrippe wat hiermee verband hou, is
outonomisme en (estetiese) amoralisme.

Die Surrealiste het byvoorbeeld die Rede of rasionaliteit as 'n beperkende faktor
geidentifiseer en tegnieke ontwerp om die normerende werking van die Rede te
omseil, soos ‘outomatiese skrifen le cadavre exquis waar verskillende skrywers of
kunstenaars 'n kunswerk gesamentlik skep. William Burroughs, 'n Amerikaanse
skrywer, hetin 'n latere tydperk in dieselfde gees die cut-up ontwikkel waar hy sy eie
skryfwerk letterlik in stukke gesny, geherrangskik en 'n nuwe teks saamgestel het, of
ten minste probeer het om dit te doen. Max Ernst se frottage en grattage is nog 'n
voorbeeld.

Dat’n verbandlegging tussen die avant-garde tradisie en Schmidt se verdediging
van Botes en die Wurm-platform, nie vergesog is nie, word duidelik gemaak deur die
ander verdediging van Botes in Wurm, P P. Brits se “Brief”. Hierin onderneem Brits 'n
bestekopname van bestaande literére tydskrifte in Suid-Afrika en kom hy tot die
slotsom dat die oorheersende inslag een is van ‘broederlikheid” (Brits 1966: 38). Hy
meen ook op tipies avant-gardistiese wyse dat “Ons materiéle voorspoed het teveel
houvas gekry op ons geestesaktiwiteit. Ons denke het verstok geraak. Ons denkeisin
'n groef.” (Botes 1966: 39).

As uitweg uit hierdie doodloopstraat stel hy die moontlikheid van 'n Afrikaanse
avant-garde, wat soos die Europese voorbeeld, primér toegespits is op die “sirkulasie
van rewolusionére idees” (Brits 1966: 39). Hy verwys ook na Botes se “gedig” in Wurm 1

52

04 John 03.pmd 52 7/29/2010, 6:28 PM



04 John 03.pmd

en plaas dit baie duidelik binne die raamwerk van hierdie avant-garde met die vraag,
“Hoekom kan ek nie 'n gedig neem, van byvoorbeeld Enzensberger, soos D. P. M.
Botesin WURM i nie, en dit verander en my eie gedig maak nie?” (Brits 1966: 39).

Die mikpunt van hierdie artikel is om die implikasies van 'n avant-garde plasing
van Botes se “gedig”-plagiaat onder die loep te neem, iets wat agterweé gebly hetin
die Afrikaanse literére kritiek. Die poging wat hier aangewend word, plaas Botes se
“gedig” in Wurm 1 dus in die eerste plek binne die raamwerk van die Europese avant-
garde van die twintigste eeu, en dan meer spesifiek naas een verteenwoordiger en
gebaar daarvan, naamlik Marcel Duchamp se Fountain van 1917. Dié plasing ver-
gemaklik 'n verkenning van die implikasies van sulke avant-gardistiese gebare.

Wat ek hoop om aan te dui, is hoe Botes se gebaar die beperktheid van die tradi-
sionele literér-kritiese siening aan die lig bring en denke stimuleer oor die “besit” van
kreatiewe uitings. Asook dat dit 'n gebaar is wat voortkom uit 'n bewussyn dat dinge
anders kan wees as in ‘'n wéreld waar toenemend boekgehou word van kreatiewe
uitings en idees, en waar hierdie skeppings primér benader word as kommoditeite,
waarvan die waarde gekwantifiseer en verkwansel word.

Botes en Duchamp

Dat daar groot verskille tussen die onderskeie situasies van Duchamp en Botes s, is
onteenseglik waar. Duchamp word geplaas in die beeldende kunste, spesifiek die
beeldhoukuns, terwyl Botes se “gedig” tot die gebied van die lettere behoort. Die
urinaal wat Duchamp vir sy Fountain gebruik het, is 'n massavervaardigde ge-
bruiksobjek waarvan die skepper (vir die gewone gebruiker) onbekend is. Botes
gebruik daarenteen 'n unieke gedig waarvan die skepper bekend is, en wat duidelik
aangedui word op die plek waar Botes dit gevind het.

Vanuit 'n sekere hoek beskou, kom die kwessies wat in die twee gevalle aan bod
kom, egter op dieselfde neer, naamlik dat beide Duchamp en Botes, op tipies avant-
gardistiese wyse, sigbaar maak wat andersins onsigbaar bly. Wat hulle sigbaar maak,
is die mate waartoe die optrede van kritici (en kunstenaars) met betrekking tot die
idee van ‘kuns’ deur 'n stelsel konvensies gereél word.

Sowel Duchamp as Botes doen dit deur onortodokse optrede, naamlik deur twee
domeine wat gewoonlik apart gehou word oor mekaar te skuif, of in kontak met
mekaar te bring. Die twee tersaaklike domeine wat gewoonlik apart gehou word, is
aan die een kant dié van ‘kuns’ en aan die ander kant dié van ‘vervaardiging vir
praktiese gebruik’. Konvensioneel word dié twee domeine van mekaar geskei gehou
deur 'n hele stelsel idees en begrippe soos ‘oorspronklikheid’, ‘inspirasie’, ‘skepping’,
‘anonimiteit’, ensovoorts.

Duchamp het dit, soos Botes, gedoen deur iemand anders se werk te vat, 'n klein
verandering te maak deur die objek 'n titel te gee en onderstebo gekantel in 'n kuns-

53

53 7/29/2010, 6:28 PM



galery teen 'n muur vas te maak, en as sy eie skepping aan te bied, geteken, “R Mutt”.
Interessant genoeg is een van die beskuldigings wat Duchamp se optrede ontlok het
dat hy “plagiaat” gepleeg het (Norton 1917: 5).

Konvensioneel (en waarskynlik meer so in Duchamp se tyd as tans) kom 'n ge-
bruiksartikel sonder aanduiding van wie die skepper is. Dit beteken dat so 'n artikel
tot die gebruiker kom sonder die idee dat daar ‘inspirasie’ en ‘oorspronklikheid’
daaragter lé. Dié terme word amper eksklusief geassosieer met 'n kunswerk. So'n
kunswerk word daarby konvensioneel beskou as uniek, met 'n spesiale verbondenheid
aan die brein en hande wat dit geskep het. Duchamp se gebaar dra hierdie betekenis
geassosieer met die kunsobjek oor op 'n gebruiksartikel.

Wat hy in hierdie opsig doen, is natuurlik ‘korrek’, want agter enige gebruiksartikel
lé daar inderdaad ook 'n hele geskiedenis van unieke inspirasie en skepping, vanaf
die ontwerper, die patroonmaker, die vervaardiger, ensovoorts. Hierdie hele geskie-
denis word konvensioneel gemaskeer of op die agtergrond gestoot, waarskynlik om
vertragings in die verspreiding en verkoop van die artikel te minimaliseer.

Wat wel in die ontwikkeling van die verbruikerskultuur gebeur het, is dat
gebruiksartikels deur handelsmerke en sogenaamde branding waarde begin verkry
het wat vergelykbaar is met dié van die tradisionele kunsobjek. Duchamp se gebaar
staan in hierdie verband in een van die voorste linies van die verbruikerskultuur. Die
‘uniekheid’ wat hy agter massavervaardigde gebruiksartikels ontbloot, het mettertyd
deur die ontwikkeling van handelsmerke 'n mate van ‘erkenning’ verkry. Soos wat
die verbruikerskultuur ontwikkel, word verbruikers al minder tevrede gestel deur 'n
blote anonieme objek, maar begeer hulle toenemend objekte met 'name” en 'n sekere
‘aura’ daaraan gekoppel.

Vir die doel van hierdie artikel is die belangrikste aspek van Duchamp se gebaar
egter dat hy die kyker dwing om estetiese fasette in alledaagse massavervaardigde
objekte te herken en te erken. Hy ignoreer of skuif dus die imperatief om die estetiese
tot ‘kuns’ te beperk opsy en wys hoe dit ook in gebruiksartikels bestaan. Dit is 'n
gebaar wat die grens tussen kuns en 'nie-kuns’ ignoreer of ophef.

Botes gaan op 'n ander manier te werk, maar met soortgelyke of verbandhoudende
resultate. Waar Duchamp die ‘estetiese indeks’ van alledaagse objekte verhoog deur
die domein van kuns daaroor uit te brei, begin Botes by 'n kunsobjek, naamlik 'n
gedig, wat hy behandel asof dit 'n gefabriseerde produk is. Terwyl Duchamp die
alledaagse hoér waardeer as wat die gewoonte is, gaan Botes uit van die teen-
oorgestelde: die devaluering van 'n kunsobjek. Botes ignoreer of verontagsaam die
imperatiewe wat konvensioneel met 'n kunsobjek geassosieer word, soos dat dit ‘uniek’
is, aan 'n spesifieke skepper ‘behoort’ en spesiale kwaliteite bevat. Hy ignoreer ook
idees dat die kunsobjek, weens die ‘inspirasie’ van die outeur, spesiale kwaliteite
bevat wat eintlik onaantasbaar is.

Botes skuif dus ook, op 'n omgekeerde, maar verwante manier as dié¢ van Duchamp,

54

04 John 03.pmd 54 7/29/2010, 6:28 PM



04 John 03.pmd

twee kulturele domeine oor mekaar. In Botes se geval skuif hy die domein van die
gebruiksartikel en die alledaagse oor dié van die gedig, oftewel oor die estetiese. Een
van die implikasies van Botes se benadering is dat dit die kunsobjek ‘demokratiseer’.
Die verstrooiings- of verspreidingsimpuls wat met massavervaardigde verbruikers-
artikels geassosieer word, word dus op die kunsobjek van toepassing gemaak. Een
van die dinge wat Botes in die proses wys, is dat die gedig — soos enige massaver-
vaardigde objek — daar is vir elkeen om op te tel, aan te pas en te gebruik soos dit hulle
pas.

'n Vraag wat deur hierdie gebaar van hom gewek word, is die volgende: Hoe is 'n
massavervaardigde urinaal anders as 'n (massa)gepubliseerde gedig? Of: As Duchamp
‘nurinaal ‘n titel kan gee en in 'n galery uitstal (teen 'n muur hang), waarom kan Botes
nie 'n gedig neem, dit vertaal en verander, en onder sy eie naam publiseer (op 'n
bladsy afdruk) nie?

Wat beide Duchamp en Botes doen, veertig jaar uit mekaar, en aan die hand van
verskillende media, is om te wys dat dit nie nodig is om te bly vassteek in oorgelewerde
—en toenemend uitgediende — konvensies en gepaardgaande denkstrukture waar dit
‘kuns’ aangaan nie. Duchamp wys hoe alledaagse, massavervaardigde dinge esteties
net so uniek soos spesiale ‘kunsobjekte’ kan wees. Botes wys hoe die disseminatiewe,
demokratiese of verstrooiingsimpuls van die verbruikerskultuur op die poétiese of
kunsobjek toegepas kan word en dus hoe die uniekheid van die gedig ‘bruikbaar” en
aanpasbaar is. Die optrede van beide kunstenaars kom neer op 'n verruiming van ons
siening van kuns (en die wéreld), asook van die terrein van die estetiese.

Ofskoon beide Duchamp en Botes se gebare in hierdie opsig esteties verantwoord-
baar is (en in Botes se geval, uiters noodsaaklik vir 'n klein letterkunde soos die
Afrikaanse), gaan dit vergesel van 'n utopiese inslag wat lynreg bots met pragmatiese
belange. Dié botsing is een van die mees sentrale by alle goeie kuns. 'n Ongebonde
estetiese uitdrukking bring altyd impulse, begeertes, perspektiewe, ensovoorts te berde
wat bots met ander fasette van die (pragmatiese) sosiale wéreld.

Duchamp het dit gelukkiger getref as Botes in hierdie verband. Ofskoon Duchamp
se werk aanvanklik groot ontsteltenis en kontroverse ontlok het, het sy gebaar, veral
die fetisjistiese sy daarvan, deel geword van die kulturele (en ekonomiese) hoofstroom
in die Europese wéreld. (Mens sou ook kon sé dat Duchamp met hierdie soort werk
van hom aspekte van hierdie nuwe kulturele wéreld ‘gerepresenteer” het). Botes se
werk, sy ‘plagiaat’, daarenteen, raak duideliker 'n veel sensitiewer senuwee en betrek
kwessies, sienings, gevoelens en belange wat nie so maklik geakkommodeer kan word
nie. Botes se werk is in hierdie opsig veel radikaler as dié¢ van Duchamp.

Die botsing tussen ideaal en pragmatiek, kuns en samelewing, werklikheid en
konvensie wat Botes se “gedig” aktiveer, is veel intenser en komplekser as in Duchamp
se geval. In die eerste plek is daar die juridiese wéreld en die idee van besit wat Botes
se gebaar ontmasker as 'n konvensie, as iets wat anders kon gewees het. Dit doen hy

55

55 7/29/2010, 6:28 PM



(soos alle kuns dit doen) deur die ophaal van 'n wéreld wat net in die diepste binneste
van mense bestaan en waarvandaan kunstenaars hul kreatiwiteit haal. Die ophaal
van dié wéreld, waar alle uitings aan niemand, en tegelykertyd aan almal behoort, is
een wat waarskynlik altyd 'n repressiewe reaksie sal ontlok, waarvan een die gebruik
van die woord “plagiaat’ is.

Die ‘wéreld’ waarna hierbo verwys word, is een waarvan verskillende fasette die
afgelope eeu in verskillende vorme in die literére teorie verskyn het, soos die
karnivaleske en dialogiese van Mikhail Bahktin, die ecriture van strukturaliste en
post-strukturaliste soos Roland Barthes (kyk Writing Degree Zero (1967)) en die chora
en die semiotiese van Julia Kristeva (kyk Revolution in Poetic Language (1984) en Powers
of Horror (1982)). Ten spyte van die verskille tussen hierdie begrippe deel almal die
idee dat uitings en samestellings van kodes in belangrike opsigte supra-individueel
van aard is.

Die implikasie vir ons denke oor “plagiaat’ is radikaal: die plasing van die idee van
plagiaat binne hierdie supra-individuele raamwerk ontmasker dit as 'nillusie, as iets
wat nie bestaan nie.

Slot: 'n literére definisie van “plagiaat’

Die gevolgtrekking dat plagiaat ‘n illusie is en nie bestaan nie, is onteenseglik kontra-
intuitief. So 'n gevolgtrekking sou ook as ‘onwérelds’ beskryf kan word, veral in die
sin dat ons almal ‘weet’ dat die idee van plagiaat 'n praktiese werklikheid veronderstel
wat ernstig opgeneem word deur die meerderheid mense (en literére kritici). Dit is
egter juis hier, in die konfrontasie van die voor-die-hand-liggende met iets ‘anders’,
iets anderkant redelikheid, ordentlikheid en pragmatisme, dat die waarde van avant-
gardisme —en kuns in die algemeen —1é. Dit is hierdie konfrontasie wat D. P M. Botes
reeds in 1966 met sy “gedig” bewerkstellig het, maar wat nie na waarde geskat is deur
die literére kritiek nie.

Om te wys hoe waardevol dié konfrontasie tussen die voor-die-hand-liggende en
die ideéle kan wees, word afgesluit met eerstens 'n opmerking oor die onlangse gevalle
van plagiaatbeskuldigings in Afrikaans en tweedens word 'n literére definisie van
‘plagiaat’ aangebied.

Die plagiaatbeskuldigings waarna hier verwys word, sluit die volgende in: Botes
se tweede kennismaking met 'n plagiaatbeskuldiging (kyk Schutte 1966), Wilhelm du
Plessis se kortverhaal in Die mooiste liefde is verby en enkele gedigte van Melanie
Grobler in Die waterbreker. In al hierdie gevalle is die sogenaamde “plagiaat’ gepleeg
aan die hand van Engelse brontekste. En in al drie gevalle is die outeurs onkant
gevang deur die beskuldigings. Wat die voorafgaande fokus op Botes en Duchamp
ons kan help om te sien, is dat dit waarskynlik is dat dié betrokke gevalle van plagiaat
die resultaat is van kunstenaars wat hulle oorgegee het aan die werking van die

56

04 John 03.pmd 56 7/29/2010, 6:28 PM



04 John 03.pmd

estetiese, dit wil sé wat bogenoemde wéreld betree het waar alle uitings tegelykertyd
aan niemand en aan almal behoort.

Hulle het die gebied betree waarop Duchamp en Botes se avant-gardistiese gebare
dui-"n gebied waar dit die kunstenaar vrystaan om enigiets te gebruik vir sy of haar
skepping. Gegewe die hoé graad van tweetaligheid van Afrikaanse mense is dit
waarskynlik dat tekste wat skrywers in Engels teékom en lees, op net so 'n basiese vlak
deel van hulle word as die Afrikaanse uitings waaruit hulle hul ‘oorspronklike’ tekste
saamstel. Hulle kan dus geglo word wanneer hulle sé hulle het nie bewustelik ander
se werk gekopieer nie — hulle het bloot gebruik gemaak van dieselfde stof as dié wat
beskou word as intrinsiek deel van hul ‘oorspronklike” skeppings. In dié verband is
hulle almal voorbeelde van skrywers wat oorweldig is deur kuns, of die werking van
kuns, eerder as dat hulle kwaadwillig opgetree het.

Die definisie van ‘plagiaat’ wat in die lig van die voorafgaande aangebied word,
verskuif die fokus van die skepper na die kritikus, die agent wat altyd die beskuldiging
van ‘plagiaat’ opper (ook 'n skrywer wat dit doen, doen dit as kritikus, oftewel leser).
‘Plagiaat’ ontstaan dus in die eerste plek wanneer verraad gepleeg word teenoor kuns
deur 'n kritikus (let wel, nie 'n skrywer nie) wat 'n skrywer van plagiaat beskuldig.

Wat dié kritikus effektief doen, is om die onliterére of nie-literére bo die literére te
bevoorreg — hy of sy bevestig al die belange, perspektiewe, idees, gewoontes,
ensovoorts wat op ‘konvensie’ berus, d.w.s. op 'n wéreld wat probeer bly soos dit is.
Sodoende word die wéreld deur die kunstenaar opgeroep — die wéreld waar alles
aan niemand en almal behoort — onderdruk, oftewel uit die bewussyn gehou. Die
kritikus doen dit deur agente te aktiveer wat daadwerklik kan optree — die regstelsel
en al sy agente. Die kritikus as plagiaatjagter is dus essensieel 'n boekhouer van die
gekommodifiseerde verbeelding, 'n aktivis wat—saam met die gesag van die juridiese
stelsel —sorg dat die gesag van die kommoditeit bo dié van die verbeelding gehandhaaf
word.

Wat die Botes-geskiedenis, en die onlangse “plagiaat’-verwante ontwikkelings ons
(opnuut) kan laat besef, is in watter mate kuns en letterkunde onvry is, en as’t ware
die objek van ander diskoerse is. As lesers, skrywers en kritici die terme van hierdie
diskoerse as natuurlik en bindend ervaar, wys dit op die lewenskragtigheid daarvan,
en op die mate waartoe die denke van lesers, skrywers en kritici gekoloniseer is deur
hierdie diskoerse. Wat dit uiteindelik miskien nog meer navrant maak, is dat hierdie
diskoerse — hoofsaaklik juridies en ekonomies — anders as in die geval van nog 'n
literér-onvriendelike diskoers — dié van die tirannieke staat — nie as onderdrukkend
en skadelik ervaar word nie, maar as ‘bemagtigend’.

57

57 7/29/2010, 6:28 PM



Bronnelys

Botes, D. P M. 1969. Afskeid van die poésie. Standpunte, 22(6): ongepagineerd.

Brits, B P. 1966. Brief. Wurm, 2: 36-40.

Diedericks-Hugo, Carina. 2006. Die kulkuns van die letterdief: 'n ondersoek na plagiaat in die Suid-
Afrikaanse gedrukte media, met spesiale verwysing na drie onlangse gevallestudies. Ongepubliseerde
M.A.-verhandeling. Universiteit van Stellenbosch.

Du Plessis, Phil. 2004. Die tydskrif Wurm (1966-1970) en avant-garde tydgenote. Spilpunt, 2: 3-9.

Geyer, Sunelle. 2006. Determining originality in literary works. Ongepubliseerde LLD-proefskrif.
Universiteit van Pretoria.

Horn, Peter. 1966. Wanneer is 'n plagiaat 'n plagiaat? Wurm 2: 23-7.

John, Philip. 2009. Die tydskrif Wurm (1966-1970) en die Afrikaanse literatuurgeskiedskrywing. LitNet
Akademies, 6(2) Augustus. <http://www.litnet.co.za/cgi-bin/giga.cgi?cmd=cause_dir_news_
item&cause_id=1270&news_id=68558&cat_id=201> Toegang: 01.08.2009.

Norton, Louise. 1917. The Richard Mutt case. The Blind Man, 1(2): 5-6.

Schmidt, Casper. 1966a. Skepperslewensduurteomtrent. Wurm 1: ongepagineerd.

__ . 1966b. 'n Antwoord aan Peter Horn: Middelmaat; nozempraat; plagiaat. Wurm 2: 28-31.

Schutte, R. 1966. Moderne Sweedse poésie in Afrikaans. Standpunte, 22(5):10-2.

Verstraete, Claire. 2006. Plagiarism. The cultural outbreak. Ongepubliseerde MA-verhandeling.
Universiteit van Kaapstad.

Wessels, Michael. 2007. Antjie Krog, Stephen Watson and the metaphysics of presence. Current Writing:
Text and Reception in Southern Africa. 19(2): 24-48.

58

04 John 03.pmd 58 7/29/2010, 6:28 PM



