Henriétte Loubser Die transgressiewe karnavaleske: 'n

Henriétte Loubser is 'n bibliotekaris in ! N !
die Opvoedkunde Biblioteek van die Fenomee nin d e I(O bG reﬁe kSTe v it

Universiteit van Stellenbosch. /n Gelyl(e I(Ons van JeOnne Goosen

E-pos: hloubser@sun.ac.za

The transgressive carnavalesque:

a phenomenon in the cabaret texts from

‘n Gelyke kans of Jeanne Goosen
This article examines the phenomenon of the transgressive carnivalesque, a notion of Mikhail Bakhtin of breaking through social
conventions and barriers, as it manifests in the cabaret texts in ‘n Gelyke kans (“An even chance”) by Jeanne Goosen. The carnival
on the town square represents a world of feasts, comedy, dance, costumes, masks, giants, monsters and trained animals. It
includes comic verbal compositions like parody and vulgar burlesque. These texts can be recognised as subversive of the symbolic
order and the Bakhtinian moments are clearly identifiable in each text. The research of Bakhtin, as a broad development of the
carnivalesque info a powerful, critical subversion of all official words and hierarchies with far reaching consequences, are here
applicable. Without being judgmental, Goosen sympathetically exposes man’s inborn, continuous search for the illusion of perfect
happiness. Key words: Afrikaans cabaret, Jeanne Goosen, Mikhail Bakhtin, transgressive carnavalesque.

“As opposed to the official feast, one might say that
carnival celebrates temporary liberation from the
prevailing truth of the established order; it marks
the suspension of all hierarchical rank, privileges,
norms and prohibitions. Carnival was the true feast
of time, the feast of becoming, change and re-
newal.” (Bakhtin 1968: 109).

Inleiding

In Jeanne Goosen se oeuvre kom die realistiese uitbeelding van 'n voorstedelike,
mindergegoede werkersklasbestaan dikwels voor. Met die verskyning van die ver-
sameling kortverhale en kabarettekste in 'n Gelyke kans (1995), wend Goosen haar tot
oénskynlik oppervlakkige alledaagsheid, satire, kru humor en banale en groteske
voorstellings. Met hierdie bundel kom die ontsnapping van individue aan die ver-
smorende realiteit van hulle bestaan aan bod. Die leser ontdek die versmelting van
realisme en fantasie, die vreesaanjaende, die groteske en die makabere.

59

05 Loubser 03.pmd 59 7/29/2010, 6:28 PM



In die verhale bestaan daar die illusie, die soeke by die karakters na geluk wat alle
dubbelsinnigheid sal ophef en 'n volledige uiteindelike vrede sal bring. Hierdie
soeke manifesteer binne destruktiewe, mags- en eenwordverhoudings, asook simbio-
tiese en kannibalistiese verhoudings, waar daar voortdurend binne die ander se psi-
giese ruimtes oortree word. Die skrywer voorsien self die karnavaleske invalshoek:
“Die tekste [...] is subversief ten opsigte van die maatskaplike werklikheid [...]” en
0ok “Om by Mikhail Bakhtin se studie oor die karnavaleske aan te sluit: kabaret word
hier ondermyndende volkskarnaval.” (Goosen 1995: 106).

Die belang van die navorsing van Bakhtin in hierdie geval, is sy breé ontwikkeling
van die karnavaleske in 'n kragtige, kritiese omverwerping van alle amptelike woorde
en hiérargieé, met verreikende gevolge. Bakhtin identifiseer drie belangrike ontwik-
kelingsareas binne volkskultuur, naamlik rituele spektakels, soos karnavaleske optogte
en komiese opvoerings op die markplein; komiese verbale komposisies en verskeie
genres van skeltaal. Hierdie drie sfere word saamgesnoer binne die opvatting oor
menswees s00s verteenwoordig binne die nosie van groteske realisme, veral in die
voorstelling van die groteske liggaam. Karnaval vier die liggaamlike aktiwiteite wat
verdoesel moet bly binne amptelike kultuur (Janack 2006: 202).

Volgens Davidson (2008) sluit die karnavaleske-groteske die volgende eienskappe
of kenmerke in: veelvuldige liggaamsdele, verminking of misvormdheid, kos, wyn-
en eetfeeste, degradering, 'n onderstebo-wéreld, die verkeerde aanwending/gebruik
van gewone objekte, opheffing van aanvaarbare gedragskodes, verdoeseling en
maskers, oordrywing, heterogeniteit, waansin, parodie, klug, ironie, satire, raaisels en
speletjies, vroue as destruktief en/of mans wat die onderspit delf, fokus op die gewone
mens, akkurate topografie van die wéreld, asook allerhande spitsvondighede. Die
voorkoms van hierdie eienskappe binne die kabarettekste sal telkens aangedui word.

Aan die hand van die skrywer se eie leidrade rondom die Russiese denker, Bakhtin
se dialogisme, die ondermynende kragte van die lag en die omkerings van tradisionele
hiérargieé en amptelike strukture tydens die volkskarnaval, word hierdie ondersoek
dusingestel. As deel van '"n moontlike ondersoekraamwerk kan daar verwys word na
die nosie van Bakhtin van groteske ambivalente humor en die karnavalisering van
literatuur. Daar sal gekyk word na die manifestering hiervan in die kabarettekste van
Goosen.

Bakhtin se volkskarnaval
Soos reeds in die inleiding genoem, is een van die drie vorme waarbinne volkskultuur
manifesteer, karnavaleske spektakels. Humor en 'n gelag is kenmerkend van hierdie
feestelikhede en rituele, wat uit die middeleeue dateer.

In sy werk, Rabelais and his World, ondersoek Bakhtin die potensiaal van die kar-
naval as instrument in die analise van literatuur en simboliese praktyke. Karnaval is

60

05 Loubser 03.pmd 60 7/29/2010, 6:28 PM



vir Bakhtin (1968: 3) 'n alternatief tot die ordelikheid van die simboliese orde, dit is
“opposed to all that is finished and polished, to all pomposity, to every ready-made
solution in the sphere of thought and world outlook.” Die historiese rol van die
volkskarnaval is dat dit as teenvoeter vir en as protes teen die bestaande, dominante
sosiopolitieke sisteem moet dien (Janack 2006: 198). Alle vorme van karnavaleske
feestelikhede is deel van die totale kultuur van die transgressiewe, humoristiese volks-
karnaval.

Karnaval is 'n feestelikheid; 'n wéreld van komedie, dans, kostuums, maskers,
reuse, dwerge, monsters en geleerde diere. Dit sluit komiese verbale komposisies,
soos parodieé en vulgére klugte, in. By hierdie karnavaleske omgewing sluit Bakhtin
ook swetswoorde, vervloekinge, gewilde toertjies, grappies en al die “lae” en “vuil”
vorme van volkshumor in. Stallybrass en White (1986: 8) sien Bakhtin se voorstelling
van karnaval as 'n deurmekaarwéreld van oordaad en vergrype.

Voorts is die volkskarnaval nie 'n gebeurlikheid waarna mense bloot kom kyk nie.
Ditis 'n feesviering waaraan almal deel het, wat almal belééf. Karnaval het 'n lewe van
sy eie en het 'n belangrike voorwaarde, naamlik totale vryheid. Karnaval beskik oor 'n
universele gees van vernuwing en oplewing waar niemand blote omstanders is nie,
maar waarby almal teenwoordig, betrek word. Bakhtin (1968: 8) beskou dit as 'n tydelike
ontsnappingsgeleentheid vanuit 'n gewone, amptelike, benouende leefwyse.

Tydens die karnaval beleef individue 'n “tweede lewe”, soos wat Bakhtin dit noem,
nlewe geskoei op die krag van humor en 'n gelag. Feestelikheid is eie aan die komiese
rituele en spektakels van die karnaval op die dorpsplein en feesvieringe is inherent
deel van die menslike kultuur.

Narre en sotte, tipiese Rabelais-figure, is kenmerkend van die middeleeuse
karnavalkultuur. Hulle verteenwoordig die karnavaleske gees en 'n lewenswyse
waaroor daar gedroom word binne die alledaagse bestaan. Telkemale in die bundel,
'n Gelyke kans, vind die leser die terugkerende tema van die sirkus en die nar as
verteenwoordigend van die karnavaleske. Die wéreld van voorgee, van skynvreugde
en vrolikheid word telkens die milieu waarbinne Goosen die betreurenswaardige
gesteldheid van die karakters wil blootlé. Dit is 'n Bakhtiniaanse, karnavaleske at-
mosfeer wat heers in van die verhale, waar die bevrydende lag en die obsene liggaam
getematiseerd voorkom. Herhaaldelik is daar voorbeelde in die bundel van wat
Bakhtin beskryf as “Rabelasian images”.

In die tekste word daar onderskei tussen komplekse kulturele hiérargieé van “hoog”
en “laag” (waar laag vir hoog ontstig en verontrief) en wat ingedeel kan word volgens
die psige, die liggaam, geografiese ruimte en sosiale orde. Vir Bakhtin (1968: 10, 11) is
die karnaval 'n tydelike opheffing van al hierdie vorme van klassifikasie. Ditis 'n tyd
waar daar vergeet moet word van sosiale statuur en diskriminasie. Daar is 'n voort-
durende verskuiwing van hoog na laag en van voor na agter. Dit is dus 'n tyd waar-
binne alle deelnemers aan die karnaval gelyk is in 'n wéreld op sy kop gekeer.

61

05 Loubser 03.pmd 61 7/29/2010, 6:28 PM



Die vraag kan ontstaan of hierdie situasie enigsins houdbaar is binne die realiteit
van die lewe, maar gesien teen die agtergrond van die idilliese aard van karnaval, is
enigiets moontlik. Die nar kan tydens karnaval selfs tot koning gekroon word. Teen
hierdie agtergrond kan die handelinge van die karakters in die kabarettekste van
Goosen gesien word as 'n poging tot die skep van 'n utopiese wéreld binne 'n on-
sensitiewe, beklemmende samelewing.

Reeds in die eerste kabaretteks, “Wraak”, vind die leser 'n poging tot ontvlugting
in die vorm van karnavaleske feestelikheid. Die drie “nag-nurses” skep in die
Bromyjitissaal van die Koos Kamfer-kliniek waar hulle werk, 'n wéreld van skynvreugde
en bizarre, erotiese vieringe. In die saal 1é ou, skeel mans wat aan 'n absurd-komiese

“"r

siekte ly. Hulle kry “trekkings”, “kwyl” en lyk soos mense wat “’n soort slow motion
jitterbug” uitvoer. Tydens hulle opvoering vir die mans, gaan alles net te “jollie”,
terwyl die onsmaaklikhede van realiteit vir 'n oomblik vergete is. Die verpleegsters
vind die lewe en hulle werk so beklemmend, dat hulle hul wend tot 'n karnavaleske
ontsnappingswéreld. Vir die ou ooms is daar ook ontvlugting. Hulle vergeet tydelik
van hulle siekte en word deel van die wellustige vieringe. Goosen breek hier deur
grense van wat algemeen aanvaar kan word as die gebruiklik-ernstige manier van
omgaan en praat oor siekte. Hier word openlik en uitdagend die spot gedryf met ou
mans, hulle wellus en skete. Wat andersins as uiterste mishandeling van hulpeloses
gesien sou word, word in hierdie teks deel van die vermaak en satire van die on-
dermynende volkskarnaval. Tydens die karnaval is alles geoorloof en is die oorskryding
van grensareas gebiedend.

In “Brood-hooglied” manifesteer die karnavaleske binne die sogenaamde “knip-
fees”,'n dae-lange orgie van “eet, knip [seks] en skuif [uitruil van seksmaats]”. In “'n
Taaipit vir Tollie” weer, bied die Siamese Labia-susters (“by hulle poepholle vasgeheg”)
vir Tollie Taljaard in oordadig-erotiese vieringe, tydelike bevryding van logiese,
beklemmende alledaagsheid. Ook in hierdie twee tekste dus, tref die leser die krag
van die groteske en die makabere so eie aan die volkskarnaval, aan. Die tekste is
uitermate laf en vermaaklik, maar terselfdertyd ondermynend ten opsigte van sosiale
en maatskaplike konvensies (Loubser 2005: 152).

"n Soortgelyke poging tot ontsnapping aan die werklikheid, kom in die kabaretteks,
“Sirkus” aan bod, waar die hoofkarakter haar wend tot die vermaaklikheidswéreld
met die woorde: “Dis veral die magic van die sirkus wat my getrek het” (Goosen 1995:
120). 'n Towerwéreld word geskep wat as ontvlugtingsmilieu moet dien en die
herhalende metafoor is steeds dié van die sirkus en die nar. In die verhaal is die
liggaamlik gestremde karakter obsessief in 'n proses gewikkel om haarself verwerplik
te maak. Sy laat haarself as sirkusarties afrig ten einde op die mees pervers-moontlike
maniere guns in ander se oé te vind. Die paradoks 1é daarin dat sy, deur haarself as
magtelose spektakel ten toon te stel, mag verkry oor die toeskouer en “wen” sy dit wat
sy die meeste begeer, naamlik goedkeuring, bewondering en liefde.

62

05 Loubser 03.pmd 62 7/29/2010, 6:28 PM



Die kabarettekste in 11 Gelyke kans, kan herken word in Mikhail Bakhtin se teorieé
oor karnaval en die karnavaleske, vanaf die aanwending van die karnavaleske ruimte,
die subversie van hierargieé, van onwelvoeglikhede en sogenaamde vuiltaal tot by
die voorstelling van die groteske liggaam.

Karnavaleske humor en die bevrydende lag

Sentraal in die deurmekaar wéreld van die karnaval sien Bakhtin die fenomeen van
die karnavaleske lag. Hierdie lag is oordadig, feestelik en bevrydend. Dit is nie 'n
individuele reaksie op 'n geisoleerde, komiese gebeure nie. Die lag van die karnaval
is universeel, gerig op almal, insluitend die deelnemers aan die karnaval. Die ganse
weéreld word bekyk in sy vreemd-komiese toestand en in sy vrolike relatiwiteit. Die
lag is vrolik, triomfantlik en terselfdertyd koggelend en minagtend. Dit het 'n aardse
kwaliteit en gaan gepaard met kragwoorde en lasterlikhede, met skeltaal en
koggelwoorde en is uiters ambivalent. Dit is 'n soort ambivalente mishandelings-
diskoers: “Laughter degrades and materializes” (Bakhtin 1968: 20). Tog is dié¢ wat aan
die karnaval deel het, ook deel van die gemoedelike, laggende geheel. Tydens die
karnaval heers daar 'n onweerstaanbare uitnodiging aan almal om uit hulle stigtelike
dop te kruip en hul oor te gee aan 'n vrolike en helende ontsnappingsgeleentheid uit
ordelikheid en vrome erns.

Die tema van die bevrydende lag kom telkens getematiseerd in die bundel aan
bod. Die wéreld van voorgee, van skynvreugde en vrolikheid word telkens die milieu
waarbinne Goosen die betreurenswaardige gesteldheid van die karakters wil blootlé.
'n Bakhtiniaanse, karnavaleske atmosfeer heers in die kabarettekste, waar die be-
vrydende lag deur aweregse humor ontlok word. Ditis 'n lag wat verneder, maar dit
is terselfdertyd 'n lag wat vernuwe en wat as medium van ontsnapping uit 'n be-
klemmende omstandigheid dien. Groteske, ambivalente humor word dus aangewend
as subversief tot die heersende norm van geordenheid. Dit onttroon die bevoordeeldes
binne bestaande hiérargieé en kroon die voorheenbenadeelde en tenagekomde
kategorieé binne statiese praktyke (Walker).

Die groteske humor in die kabarettekste in 11 Gelyke kans kan telkens herken word
as tipies karnavalesk. Hierdie absurde tekste kan myns insiens beskou word as
kenmerkend van die karnavaleske vryheidsdiskoers en dit kan beskou word as wat
Jamli (2007: 143) die bespotting van puristiese, amptelike kuisheid en 'n uittarting van
die mag van boosheid noem. Die karnavaleske lag gee aanleiding tot 'n begeerte na’n
oorskryding van alle sosiale en kerklike taboes en grense. Telkens in die tekste betrek
die eksterne verteller die leser/gehoor by die satiriese vertelproses en word die leser/
gehoor uitgenooi op 'n voyeuristiese verkenningstog. Die tekste “steun op die
intelligente skeptisisme en sin vir die absurde van die gewone mens” (Goosen 1995:
105), vandaar die ruimskootse groteske en makabere humor daarin opgesluit.

63

05 Loubser 03.pmd 63 7/29/2010, 6:28 PM



Die taal van die markplein

Die kru en familiére taalgebruik tydens die feestelikhede op die markplein verskaf 'n
komplekse, lewendige repertoire van taalpatrone buite die amptelike diskoers, wat
gebruik kan word vir parodie, subversiewe humor en inversie. Soos reeds genoem, is
daar tydens die karnaval 'n tydelike opheffing van alle beperkende grense, hierargieé
en klasverskille tussen mense. Daar is ook 'n oortreding van vooropgestelde waardes,
voorwaardes en taboes. Tydens hierdie opheffing tree daar 'n vorm van kommunikasie
na vore wat andersins totaal onmoontlik en onaanvaarbaar sou wees. 'n Joviale,
gemoedelike situasie ontstaan waar nuwe vorme van spraak ontwikkel en nuwe
betekenis aan bestaande vorme verleen word. Alle formaliteite verdwyn en mense
word onderling goediglik beledig, aangepraat en gespot. Gepaardgaande is daar 'n
openlike demonstrasie van gevoelens, soos 'n goedige klap op die skouer of 'n joviale
omarming. Terselfdertyd is onwelvoeglike taalgebruik aan die orde van die dag en
heeltemal aanvaarbaar. Hierdie informele, gemoedelike, sameswerende en soms
neerhalende register is duidelik identifiseerbaar in die kabarettekste.

In die kabaretteks “Wraak”, word byvoorbeeld na suster Groesbeek, “in charge”
van die Bromjitissaal, verwys as met 'n groot “gat” en die “kens ou ding”, wat “oopbek”
lag. Daar word genoem dat die pasiénte “soos vlieé vrek” en dat hulle stuiptrekkings
en rukkings vir die “vale hel” kry. Hulle “neuk” in mekaar vas en “skiet aambeie”. Die
verpleegsters gaan slaap uiteindelik na die kaperjolle totdat die “mossies begin poep”.

Hierdie taalfenomeen word verder gevoer deur die gebruik van swetswoorde
soos “kak” en “vreet”, “poepholle”, “gatvol” en “pie” en duik herhaaldelik in die
onderskeie tekste op, waar taalkonstruksies en -komposisies 'n promiskue versmelting
van die komiese en die groteske.is. Van die eerste teks af reeds word die leser/toeskouer
vermaak met vertellings soos: “Ruby was weer op vir public indecency op Germis-
tonstasie. Hulle was maar drie blerrie treurige goed en het die twaalf ou toppies in die
Bromijitissaal hél gegee. As hulle die slag die ooms op panne moes sit, het hulle hulle
soos pampoene gehandle wat jy sommer so aan die stele optel.” (Goosen 1995: 107); “En
watis verkeerd met saks [seks]? Het koning David dan nie ook sy privaat uitgehaal en
op 'nsaamtrek vertoon toe die groot blyigheid oor hom gekom het nie?” (Goosen 1995:
111) en “Daar was op Kestell twee susters, Siamees en by wyse van spreke onafskeidbaar
van mekaar, want hulle was by hulle poepholle vasgeheg.” (Goosen 1995: 115).

Telkens kom daar ook tipiese karnavaleske taalverskynsels voor, waar kos en die
eetproses in dieselfde asem as ontlasting, uitskeiding, genitalieé of die seksdaad
genoem word, byvoorbeeld: “En dan is daar nog daardie reuk ook: strooi, mis, pop-
corn en lusern.” (Goosen 1995: 120). En: “Terwyl ons agtien nou aan de knippe is, sal
Betsie in die kombuis 'n sny toast maak”, asook “en beslis nie daardie soort kak vir
soetkoek opvreet nie.” (Goosen 1995: 111, 112). Voorts reflekteer 'n soort karnavaleske
familiariteit (Bakhtin 1968: 16) in die reekse spraakpatrone van beledigende taalgebruik
en kwetsende uitinge.

64

05 Loubser 03.pmd 64 7/29/2010, 6:28 PM



Om hierdie rede kan die taal van die markplein gekategoriseer word in die genre
van skeltaal. Tog is die beledigende karnavaleske taalgebruik ambivalent. Dit verneder,
maar is terselfdertyd vernuwend en dit dra by tot die atmosfeer van vry en
ongeinhibeerd wees. Die taal van die markplein breek deur die beperkinge van
amptelike taalvorme. Ditis gelyktydig beledigend, degraderend en vervloekend, maar
binne die feestelike milieu bring hierdie taal ontsnapping. Dit word gekommunikeer
binne die atmosfeer van die ambivalente, karnavaleske lag wat nuwe lewe in 'n saai,
beperkende, alledaagse bestaan blaas.

Die groteske liggaam

Die groteske kan geidentifiseer word as alles wat vreemd, onnatuurlik, bisar, snaaks,
belaglik en karikatuuragtig is (Davidson). Dit beskryf die verborge aspekte van die
werklikheid. Die aanwending van die groteske is vir Bakhtin 'n poging om die
neerdrukkende aspekte van die lewe te temper en het daarom 'n bevrydende
uitwerking. Dit is voorts 'n poging van die volk om daardie elemente uit hulle om-
gewing wat gevrees word, te beheer. Hierdie verskynsel noem Bakhtin in sy werk,
Rabelais and his World, die karnavaleske-groteske.

Volgens Bakhtin het die groteske sy oorsprong in die primitiewe siklus van die
seisoene, naamlik saai of plant, bevrugting, groei en die dood. Dit word opgevolg
deur die meer gesofistikeerde groteske, waarin die sikliese onderwerpe ingebed is en
dus verband hou met seisoenale feeste. Daar is twee tipes feeste, die amptelike fees en
die volksfees. Amptelike feeste, soos die humorlose kerkfeeste, verteenwoordig 'n
bevestiging van bestaande hiérargieé en sosiale ongelykhede binne gemeenskappe.
Die volksfees daarenteen, is die binére opponering van die amptelike fees. Die volksfees
is snaaks en word gekenmerk deur die opheffing van alle onderskeidende hierargié,
sodat alle mense gelyk word. Die volksfees verteenwoordig vir Bakhtin die lag van
alle mense. Die humor van die karnaval is ambivalent, dit is “gay, triumphant and at
the same time, mocking and deriding.” (Bakhtin 1968: 11).

In teenstelling met realisme en die weerspieéling van die gewone alledaagse lewe,
word groteske realisme ingespan in die ondermyning van alles wat hoog, geestelik,
ideaal en abstrak is. Degradering is die uitsluitlike intensie hier. Bakhtin (1968: 20)
gebruik sekere vorme van groteske realisme en die materiéle liggaam om kosmiese,
sosiale, tipografiese en linguistiese elemente aan die wéreld voor te stel. Groteske
realisme beeld die menslike liggaam uit as meervoudig, bultend, oor- of ondermaat,
uitpeulend en onvolledig. Vir Bakhtin stal die karnaval juis die liggaam, manlik of
vroulik, ontmaskerend bloot: “it is the epitome of incompleteness. And such is precisely
the grotesque concept of the body” (in Gasbaronne 1994: 12).

Die openinge, die toegang tot hierdie karnavaleske liggaam, word beklemtoon.
Ditis 'n beeld van onsuiwer liggaamlike oordaad, met sy gate (die mond, neusgate en

65

05 Loubser 03.pmd 65 7/29/2010, 6:28 PM



anus) gapend oor sy laer dele (maag, voete, boude en genitalie¢), wat bevoordeel
word bo die boonste dele (die kop, die siel en die rede). Die oorheersende temas van
die liggaamlike is vrugbaarheid, groei en oordaad, met verwysing na die kollektiewe,
voorvaderlike liggaam van die volk. Die groep groei en vernuwe voortdurend. Dit is
volgens Gasbaronne (1994: 12) hoekom alles wat liggaamlik is, groots, oordrewe en
onmeetbaar word.

In pre-kapitalistiese Europa het groteske realisme sekere funksies vervul; dit het
naamlik 'nideale beeld verskaf van en vir die populére gemeenskap as heterogene en
grenslose totaliteit en dit het 'n verbeeldingsrepertoire van feestelikhede en komiese
elemente verskaf, wat staan teenoor die ernstige en bedrukkende taal van die amptelike
kultuur. Selfs taalreéls ontspring deur wat Bakhtin, volgens Gilbert (1997: 7), 'n
grammatiese jocosa noem. Die grammatikale orde word oortree in 'n erotiese en obsene,
of 'nblote bevredigende teenbetekenis. Punning is byvoorbeeld 'n vorm wat spruit uit
grammatikale jocosa. Die pun verkrag en ontmasker die struktuur van konvensie, dit
ontlok 'n gelag. Volgens Gilbert is karnaval in 'n “pun-verhouding” met amptelike
kultuur en skep 'n meervoudige, ongefikseerde, komiese kyk op die wéreld.

In die kabaretteks, “Wraak”, is die groteske liggaam herkenbaar in uitbeeldings
so0s die ooms wat soos “pampoene” aan hulle “stele” opgetel word, in die ge-"wip”
en ge-"ruk” van die lywe, in die beskrywing van die suster, wat soos 'n “ou slap
snoek” en “oop bek” 1é en snork, maar veral in die “heidense, gruwelike dans” wat die
nagsusters vir die mans in die saal uitvoer. Hiér word die liggame van die drie vroue,
met “Joey, die vette, voor”, één groteske liggaam. “En maak nie dan saak of die vrou
ses arms en ses bene het nie, solank dit net daardie ander apparatus konsalus het”
(Goosen 1995: 108-9).

‘n Kombinasie van seniele, vergane en misvormde vlees manifesteer in hierdie
teks: “Dis trekkings, sinkings, nat gums, 'n geruk en gepluk vir die vale hel. Party rol
sommer s00s ‘N tolbos sonder speke. Maar met dié dat die ou spulletjie nog skeel kyk
ook, en die nagligte flou is daarby, neuk hulle al inmekaar vas. Party breek bene,
ribbes, stuitjies en skiet aambeie terwyl ander asma-aanvalle en beroerte kry. En'n
paar stik hulself dood in die kwyl.” (Goosen 1995: 109).

Die karnavaleske word geteken as 'n intens-magtige semiotiese gebied juis omdat
bourgeois-kultuur sy identiteit gekonstrueer het, deur die verwerping daarvan. “The
‘poetics’ of transgression reveals the disgust, fear and desire which inform the dramatic

I/I

self-representation of that culture through the “scene of its low Other””, beweer
Stallybrass en White (1986: 202).

Die vreemd-vergroeide liggaam van die nagsusters in “Wraak” word voortgesit in
die teks “’n Taaipit vir Tollie” in die uitbeelding van die Siamese susters. “Daar was op
Kestell twee susters, Siamees en by wyse van spreke onafskeidbaar van mekaar, want
hulle was by hulle poepholle vasgeheg. Tussen hulle had hulle juis net een dikderm,

een afvoerpyp. Hulle was die Labia-susters en had die soetklinkende name van Majora

66

05 Loubser 03.pmd 66 7/29/2010, 6:28 PM



en Minora.” (Goosen 1995: 115). Die groteske word in stand gehou binne die rare,
erotiese voorstelling van die susters:
“Snags is hy gekoester in Minora en Majora se vier arms en bene terwyl hulle vier
borste beurtelings sy ore en mond kielie en hulle vir hom uit twee monde liefdes-
duette uit die operaskatte koer”; en “Een afvoerpyp, wel ja, daarvoor kon hy nog
‘n saak uitmaak, maar daar was twee vroulike apparatus konsalusse betrokke en

dit sou nie deug nie, en buitendien, wat sal die sinode sé?” (Goosen 1995: 117).

In die verhaal, “Sirkus” illustreer Goosen (1995: 123), deur opsetlike oordrewenheid,
die Bakhtiniaanse groteske voorstelling van die liggaam wat grens aan die bizarre,
met sinne soos: “Het ek 'n Rhinestone bikini aangetrek. Ek kom ingerol [...] Ek kom
ingetolbos en ek gaan 1é met my dik Iyf op die spykerbed, en terwyl ek Minora-blades
sluk—144 blades, ja, 144, 'n hele gros, ek lieg nie, spring my dogtertjie met 'n volstruisveer
skipping rope en 'n pienk tu-tu op my maag! What a show!”

Oorlewingsmeganismes handhaaf homself in kulkunsies en dies meer, waarmee
die vrou haarself as “verbruikbaar” aanbied — 'n laaste patetiese verweer teen 'n
ontmagtiging. Geweld is hier, bo alles, 'n geweld teen die self. Skending van die self
word as toegangsweg gesien tot 'n verlossende eenwording met die juigende, ver-
maakte ander.

In "Aasvoéls” word hierdie uitbeelding van die groteske liggaam tot 'n hoogtepunt
gevoer. Die menslike voorkoms word beskryf as bisar-veranderd weens verskeie
mutasies. Vroue is vir mans eroties prikkelend as hulle “groteske karbonkels”, vratte
en moesies ontwikkel, terwyl mans met uitgroeisels, “harige borseluitsteeksels en
knoppe op enige denkbare plek”, vroue laat swymel. 'n Vrou se skoonheid is voorts
gemeet aan “die moesietrosse aan haar tepels en die vratte aan haar ooglede”; “'n
Karbonkel die grootte van 'n hoendereier op 'n vrou se voorkop was 'nideaal om na
te streef. Dit was 'n erotiese simbool. So 'n karbonkel had mans se horings op hol en
medevroue groen van jaloesie.” (Goosen 1995: 130).

Dit is asof Goosen met hierdie tekste die tema van ander verhale in die bundel 'n
laaste karnavaleske hupstoot gee. Die tekste bevat gruwel en humor in min of meer
gelyke dosisse en kan myns insiens gelees word binne die genre van grotesk-realistiese
literatuur. Die ontwikkeling van die karnavaleske tot 'n kritiese inversie van alle
tradisionele, amptelike strukture lei hier tot 'n “verskriklike skoon kyk dwarsdeur al
die tekens wat 'n mens se alledaagse werklikheid konstitueer, tot in die hemel en hel
daaragter” (Brink 1990: 113).

Slot
In die bundel 1 Gelyke kans, maak Goosen van 'n mymerende, nie-veroordelende
tegniek gebruik, waar sy oordrywing, omkering, nabootsing, verswyging en “mean”-

67

05 Loubser 03.pmd 67 7/29/2010, 6:28 PM



skryf aanwend as opposisioneel en subversief tot die simboliese orde. Daar is die
motief van die obsene liggaam met sy (soms verwarrende) openinge en geheimenisse
wat blootgelé word. Voorts is daar die motief van die bevrydende lag wat verlossing
vanuit bedrukkende omstandighede bied. Dit is 'n lag wat gepaard gaan met die
vryhede wat net die ondermynende volkskarnaval kan bring.

Bronnelys

Bakhtin, M. M. 1968. Rabelais and his World. Trans. H. Iswolsky. Cambridge: MIT Press.

Brink, André P 1990. Die kat uit die boom. Die mammies, die pappies, die kinders, die erfsondes. De
Kat, 6(1): 113.

Davidson, E. T. A. 2008 [A]. Discovering Bakhtin’s carnivalesque-Grotesque in Judges. <http://
home.nwciowa.edu/wacome/DiscoveringRev.pdf> Toegang: 13.10.2009.

Gasbaronne, Lisa. 1994. “The locus for the Other”: Cixous, Bakhtin and Women’s Writing. A Dialogue
of Voices: Feminist Literary Theory and Bakhtin. Karen Hohne and Helen Wussow (eds.). Minneapolis:
University of Minnesota Press.

Gilbert, Helen. 1997.PostColonial Grotesques: Remembering the body in Louis Nowra’s Visions and
the Golden Age. SPAN, (36): 618-33.

Goosen, Jeanne. 1995.'n Gelyke kans. Kaapstad: Tafelberg.

Jamil, S. Selina. 2007. Carnivalesque freedom in Hawthorne’s Young Goodman Brown. The Explicatior,
65(3): 143.

Janak, James A. 2006. The Rhetoric of “The Body”: Jesse Ventura and Bakhtin’s Carnival. Communication
Studies 57(2): 197-214.

Loubser, Henriétte. 2005. Erotiek, geweld en die dood in n Gelyke kans van Jeanne Goosen. Ongepu-
bliseerde MA-verhandeling. Universiteit van Stellenbosch.

Sebesta, Judith. 2006. On fire, death and desire: transgression and carnival in Jonathan Larson’s Rent.
Contemporary Theatre Review, 16(4): 419-38.

Stallybrass, Peter & White, Allan. 1986. The Politics and Poetics of Transgression. London: Methuen.

Walker, Theodore Joseph. 2008. [A]. Subversive humor in the Greguerias of Ramon Gomez de la Serna
and in the poetry of Angel Gonzalez. <http:/gradworks.umi.com/33/46/3346581.html> Toegang:
13.10.2009.

68

05 Loubser 03.pmd 68 7/29/2010, 6:28 PM



