07 Meyer 03.pmd

susanMeyer Heterotopiese ruimtes van krisis en

SusanMeyeris verbondeaandie  dfjs natyur se genesende invlioed in
vakgroep Afrikaans in die Fakulteit

Opvoedingswetenskappe, Noordwes- ~ Chinchilla (Nanette van Rooyen)

Universiteit, Potchefstroom.
E-pos: meyer.susan@nwu.ac.za

Crises heterotopias and nature’s healing

influence in Chinchilla (Nanette van Rooyen)
In this article, Michel Foucault’s term crises heterotopia is used to understand and describe the main character’s unique
experience of particular places in Chinchillo. The article investigates the manner in which nature becomes part of the experience
of crises heterotopias, and how the natural environment creates a space conducive to the processing of frauma within the novel.
Images and experiences of nature offer the main character a “bridge” to an expressive representation of events that could not
initially be otherwise verbalised. Contact with and influences from nature contribute to a new spiritual calm, energy, and
perspective, as well as a rediscovery of her intuitive feminine wisdom and powers that leads to positive decisions regarding the
future. Taking care of nature’s creatures leads to the recognition of some aspects of the main character’s own situation, and
provides the associative stimuli for reliving the suppressed traumatic events; thereby helping fo lift the silence, which aids the
healing of the traumatised character in the story. Key words: Nanette van Rooyen, Michel Foucault, nature, healing, farm
novel.

Inleiding

Chinchilla (2007), die debuutroman van Nanette van Rooyen, handel oor die verwerking
van gevangenskap, liggaamlike skending en emosionele trauma wat ontstaan uit 'n
liefdesverhouding. Lea Louw gaan woon op Swakopmund saam met Martin, wat
haar “aanhou ter wille van sy liefde” en wie se irrasionele jaloesie daartoe lei dat hy
hulle ongebore kind doodskop. Sy neem haar toevlug tot die plaas waar sy grootgeword
hetin die Roggeveld.!

Die belewing en bewoning van die plaasruimte word gekleur deur Lea se situasie
van ontreddering en verwonding. In hierdie artikel word gebruik gemaak van Michel
Foucault (1986: 24) se term heterotopia van krisis (crises heterotopia) as teoretiese raamwerk
om Lea se unieke belewing van sekere ruimtes op die plaas te verstaan en te beskryf.
Die ruimte van die natuurlike Roggeveldomgewing word in fyn besonderhede her-
skep tot veel meer as 'n oortuigende agtergrond vir die roman. Hierdie artikel
ondersoek die wyse waarop die natuur deel word van Lea se belewing van heterotopias
van krisis en hoe die natuurlike omgewing 'n begunstigende ruimte skep ten opsigte
van die verwerking van trauma in die roman. S6 word die funksionaliteit in oénskou

79

79 7/29/2010, 6:29 PM



geneem van die uitgebreide fokus op die besonderhede van die natuurlike omgewing,.
Le Grange (2007: 11) verbind die diggeweefdheid van die teks met die detail en beskry-
wings wat amper fotografiese verbyflitsende beelde in volkleur skep van die (regte)
Sutherlandomgewing.

Aangesien die sentrale gegewe in Chinchilla dié is van Lea se terugkeer na haar
geboorteplaas, moet die roman gelees word teen die agtergrond van die ontwikkeling
van die plaasroman. In sekere opsigte herinner Chinchilla aan die vroeé Afrikaanse
plaasromans wat sedert die negentien-twintigs geskryf is binne die tradisies van die
Romantiek en die realisme. Die roman verteenwoordig egter ook 'n besliste weg-
beweeg van die nostalgiese plaasteks waarin geluksalige idille opgeroep word en
waarin grondbesit en patriargale erfreg sentrale kwessies is. Chinchilla steek sy kleim
af in die interessante grensgebied tussen die tradisionele en die moderne plaasromans.?

Die terugkeer na die plaas by Sutherland beéindig vir Lea 'n tydperk van
hunkering tydens 'n miserabele verblyf op Swakopmund, “... weg(ge)lok van die
soutbos en ysterklip, die kareebos en die klipperige oop veld” (10). Die nostalgie
waarmee Lea die natuur waarneem en haar reaksie op die herkenning van vertroude
natuurbakens (15-19), herinner aan die uitbeelding van die mens-natuurverhouding
soos dit aangetrefis in die vroeé plaasromans. Die gedagte dat die natuur 'n bron is
van emosies, skoonheid en vreugde was sentraal in die Romantiek van die agtiende
eeu (Coetzee 2000: 70). Die belewing van die natuur as plek van rus, vrede en stilte
kenmerk Lea se tuiskoms in Chinchilla; op die plaas “bons die ure nie teen mekaar nie
—hieris dit stil soos die sterre” (28). In die eerste nag terug in haar solderkamer op die
plaas tas Lea bewustelik na die sekerhede wat agter die dakvenster, in die veld, 1é: die
koppies, bergpoele en grotte, “alles nog op hul plek” (28). Sy gooi haar venster oop
totdat die koue veldlug haar neusgange brand en neem haar voor om diep te bly
asembhaal, “s6 sal sy haar binnekant weer skoonkry” (28). Hierdie uitreik na die natuur
in’n poging om haar emosionele ewewig te herwin, word in die roman uitgebrei tot
'n latere, duidelike beroep op die genesende werking van die natuur. Dit hou verband
met die vrede- en vreugdeskeppende eienskappe wat aan die natuur toegeken is deur
die filosofie van die Romantiek, soos tipies in die ou plaasromans, en dit word bespreek
in’n latere afdeling van die artikel.

Dit s uit die staanspoor egter duidelik dat in Van Rooyen se roman nie in dieselfde
mate as in die tradisionele plaasroman gefokus word op die boer se liefde vir sy
grond, sy trots daarop of sy bewerking daarvan nie. Zacharias Louw is skaapboer,
maar word in Chinchilla slegs op losse wyse gekoppel aan boerderybedrywighede en
daar word met slegs enkele terloopse opmerkings verwys na sy kennis van skaap (34,
51). Wanneer hy veld-in stap, is dit met 'n valk op die skouer (39, 47). Sy dogter is die
eienaar en die bestuurder van die chinchillaboerdery wat in die skuur bedryf word
enin haar afwesigheid laat Zacharias dié boerdery in die hande van die Portugees,
Bastos.

80

07 Meyer 03.pmd 80 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

lets van die patriarg se drang na beheer en besit is te vind in Zacharias se obsessiewe
begeerte om twee valke te laat saamvlieg in 'n tipiese cast (151, 170), om twee ontembare
wesens saam te voer op een voerblok (169-70). Hierdie begeerte is, in verdraaide
vorm, ook terug te vind in die onrealistiese verwagtings wat Zacharias se
menseverhoudings kenmerk. S6 word dit verwoord in die roman: “Dissipline, roetine,
verlokking, beloning. Dinge wat hy wéét met hom en sy valke werk. Wat hy graag met
sy mense op die plaas ook sou wou doen, as hy kon” (165). In die roman word dit
duidelik dat Zacharias nie die valke 6f sy dogter tot‘gehoorsaamheid’ kan manipuleer
nie; uiteindelik verskeur een valk die ander en sy dogter loop weg uit sy huis. Hier
word dus op afbrekende wyse omgegaan met die idee van patriargale beheer.

Die skeefgetrekte verhouding tussen Lea en Zacharias verteenwoordig 'n duidelike
breuk ten opsigte van die tradisionele voorstelling van 'n familie waarin 'n “hartlike
familiegees” heers in die huis van 'n “goedgesinde dog patriargale hoof” (Coetzee
2000: 73). Lea sien haar pa altyd van agter, weg van haar, na die valk toe, hy het
“intiemer verhoudings met sy roofvoéls gehad as met haar.” (59, 99) Zacharias se
onvermoé om op emosionele vlak met sy kind te bind, spruit uit 'n onbehendigheid
met menseverhoudings in die algemeen - “van menswees weet hy min” (51) — en
word deur Krisjan teruggevoer na die dood van Lea se ma: “Van daai tyd dat Olga
dood is, praat niemand meer hul prate nie” (187).

Van die “gemeensaamheid en gemoedelikheid” in die plaashuise van die ouer
romans (Coetzee 2000: 74) is hier weinig sprake. Zacharias tier: “As Lea, gotweet, nie
nourigting kry nie, dan ja’ ek haar al die pad terug noorde toe” (186). Lea se besluit
om onder sy dak uit te trek is 'n direkte reaksie op en ondermyning van tradisionele
manlike patriargie, in lyn met die klemverskuiwing in die plaasroman na 1980. Die
wyse waarop Mirjam met die sienersoog die mans takseer en op hulle eie werf
aanspreek, spreek selfs duideliker van die ondermyning van konvensionele
geslagsrolle. Mirjam beskuldig die mans van lamsakkigheid, veral ten opsigte van die
bestuur van die plaas, en noem hulle “die een so lewensvertraag soos die ander” (177-
8).

Die arbeiders op Bloutuin dra 'n besondere menslikheid en simpatie die verhaal
binne. Sedert Lea se vroegste jare alleen-jare saam met haar pa was Krisjan op die
plaas, “om te tolk”, en Mirjam, “om te bemiddel.” (210) Die swart karakters in Chinchilla
staan heeltemal buite die rolle wat vir arbeiders geinskribeer is in die vroeé Afrikaanse
letterkunde. Teenstrydig met die gestereotipeerde uitbeelding van die swartman as
jolig, windmakerig en onverantwoordelik (Coetzee 2000: 83; Viljoen 2004: 114), is
Krisjan die bestendige en versorgende volwassene (23, 102). Hy toon slim insig in die
aard van Lea én van Zacharias (102, 139), hy is met woorde en emosies meer vaardig as
die boer wie se hulp hy is (187), hy beweeg verby al die grense van die vroeére baas-
arbeiderverhouding wanneer hy Zacharias skerp aanspreek oor pligsversuim teenoor
sy kind (187).

81

81 7/29/2010, 6:29 PM



Lea staan in aard en optrede lynreg teenoor die gestereotipeerde boervrou in die
tradisionele plaasroman: sy word boer-wat-'n-vrou is. Die bedrewenheid waarmee
sy die beheer oor die chinchilla-boerdery terug neem (30) en die akkurate sorg waarmee
sy die diere en pelse hanteer (120), bevestig haar selfvertroue en trots as boer, dat dit
“eintlik is waarmee sy haar wil besig hou, die teel en versorg van die chinchilla. Dat
ditis waarmee sy goed is” (10). Lea oortree ook die sosiale reéls vir vroulike huislikheid,
sagmoedigheid en inskiklikheid soos dit vroegtyds in die plaasromans vir die vroulike
hooffiguur neergelé is. Dit is die mans wat die kospotte aan die kook hou (22,112); Lea
is meer begaan oor die dasse en oor die feit dat Bastos hulle roetine versteur, sy wys
hom reguit daarop dat sy plek tot die slagkamer beperk is, “die res is hare” (136). Juis
in haar vermyding van die taak in die slagkamer, en ook in haar ontreddering na
ervarings van geweld en verlies, bly Lea insgelyks egter ook binne die konvensionele
grense van vroulike weerloosheid.

Uit Chinchilla en ook ander onlangs verskene romans, soos Marlene van Niekerk
se Agaat (2004) en Kasha Potgieter se Aan die oorkant (2004), blyk dat die plaas nog lank
nie uitgeskryf is nie, soos Van Coller (2006: 99) tereg beweer. In hierdie romans word
die vrou binne die plaasopset sentraal gestel in die rol van suksesvolle boer en die
omkeer van geslagsrolle gee aan haar 'n posisie van mag; sy word verhef van blote
objek-wees, soos in die tradisionele plaasroman, tot subjek-wees (De Villiers 2007:
134).

Lea word egter nie uitgebeeld met beklemtoning van die eienskappe van 'n
formidabele matriarg nie. In Chinchilla word die kwesbaarheid van die vrou gestel
teenoor die brutaliteit van 'n manlike karakter wat herhaaldelik sy manipuleringsmag
inspan om haar te besit. Die trauma wat spruit uit die gevolge van hierdie magspel
word die bepalende faktor ten opsigte van die belewing van die ruimte(s) waarheen
Lea vlug. Hierdie ondersoek fokus eerstens op die uitbeelding van bepaalde sub-
ruimtes op die plaas as unieke heterotopiese ruimtes in haar krisisbelewing. Tweedens
word gefokus op die wyer, natuurlike Roggeveld-ruimte met die doel om vas te stel
hoe dit betrek word in die proses van Lea se genesing, 'n proses wat in die roman ook
die beéindiging van die slagoffer-rol in die situasie van manlike magsmisbruik
impliseer.

Utopia en heterotopia

Lea se terugkeer na die plaas is 'n uitvlug uit iets wat 'n utopiese situasie moes wees:
die saamleef met 'n man deur wie sy haar laat “weglok” het (10), die een wat “haar soos
'nlegkaart kon bou” (147). In haar verblyftyd op Swakopmund beleef Lea met ont-
nugtering dat haar utopia dieselfde kerneienskap van onwerklikheid en geidea-
liseerde voorstellling dra wat Foucault (1986: 24) as kenmerkend sien van alle utopias,
dié plekke wat 'n samelewingsaspek in vervolmaakte vorm wil voorstel. Die keersy

82

07 Meyer 03.pmd 82 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

van Lea se utopiese legkaartervaring is dat Martin ook die een is wat, “wanneer hy
met haar klaar was, die stukke opgebreek het” (147); Lea beleef “die fyn glip van
erotiek na geweld [...] en die gewoond raak daaraan” (162).

Die eerste besluit wat Lea neem ten opsigte van haar toekoms, is dat sy haar eie
huis wil bou. Anker (2007) interpreteer die bou van hierdie huis in Jungiaanse terme
as simbolies van haar verbintenis tot die proses van heelwording. Die plek wat Lea
vir haar huis uitkies, is aanduidend daarvan dat sy in die genesingsproses haarself
wil omring met simbole van goedheid en versorging. Dit is juis vanaf die amandelbome
en vanuit die vyeboord, waar die huis gaan staan, dat Krisjan in die vrugteseisoen vir
haar sy blyke van sorg en deernis aandra (145).

Lea se kliphuis bevat elemente van die ruimtes wat Foucault (1986: 24), by wyse
van kontrasstelling met utopias, heterotopias noem, “places [...] which are something
like counter-sites [...] because these places are different from the sites that they reflect
and speak about”. Heterotopias word verder beskryf as: “places [...] in which the real
sites that can be found within the culture are simultaneously represented, contested
and inverted”. Foucault (1986: 24) onderskei tussen twee heterotopiese kategorieé:
heterotopias van krisis en heterotopias van afwyking; eersgenoemde synde
“privileged or sacred or forbidden places, reserved for individuals who are, in relation
to society and the human environment in which they live, in a state of crises”.

Die eienskappe van 'n heterotopiese ruimte word goed gedemonstreer in Lea se
Kliphuis. Dit bevat elemente van die konvensionele siening van 'n huis, maar dis ook
'nruimte wat sy nuut klee en andersoortig inrig as 'n konvensionele huis. Enersyds is
dit die plek waar sy wil “wortels laat sak” (146), waarmee sy verklaar dat sy “klaar
rondgeneuk” het (49). Die bou van die huis is dus, op konvensionele wyse, die be-
vestiging van die beéindiging van haar rustelose jare. Sy laat haar ma se bed na die
huis dra (139) en laat blyk daardeur haar sentiment met erfstukke en die verbintenis
tot'nlewenswyse van groter stabiliteit.

In Lea se huis word terselfdertyd doelbewus weggedoen met konvensionele
bouplanne: dis 'n “sirkelhuis”, daar is geen binnemure wat vertrekke skei nie (109,
131). Deur alleen haar intrek te neem, demonstreer Lea ontsnapping aan die dominansie
van manlike inwoning —'n duidelike breuk met konvensie. Sy sé: “Van nou af skep ek
my eie orde. Ek bou my eie huis en ek bring daarin wie ek wil en wanneer ek wil” (89).
Hiermee verklaar sy die terugneem van die beheer oor haar lewe né die jare waarin sy
Martin se “puppet” was. Met die ystergrendel aan die deur en met die presiese getal
teebekers en -koppies op haar kombuisrak spel Lea presies uit wie by haar welkom is:
daar is drinkgoed vir Krisjan, Zacharias en Mirjam (145).

Die plaasskuur wat die chinchillaboerdery huisves, is die ruimte waar Lea ontkom
aan die gevoel van “nutteloos en misplaas” te wees waarmee sy in Swakopmund
gekonfronteer is (10). Die skuur is, soos die kliphuis, ruimte waarin sy iets terugvind
van haar menswaardigheid en indiwidualiteit in "n krisistyd van ontwrigting en

83

83 7/29/2010, 6:29 PM



ontreddering, waar sy “weer van nut kan wees” (30). Die skuur is die tweede ruimte
op die plaas wat eienskappe toon van 'n heterotopiese ruimte, aangesien hierdie
skuur terselfdertyd die konvensionele ruimte van 'n plaasskuur verteenwoordig en
ook die eienskappe daarvan omkeer of betwis.

"n Plaasskuur huisves, in die konvensionele sin, verskillende voorwerpe betrokke
by die ‘inbreek’ van die veld of natuurlike ruimte tot boerderygebied: dit is by-
voorbeeld die stoorruimte vir voertuie, implemente, saad of bemestingstowwe
waarmee die ongerepte natuur tot boerderygebied ge-"tem” word. In die skuur op
Bloutuin word pelsdiere, oorspronklik uit die Amerikaanse Andesgebergtes, onder
beheer van die boer se hand van hul vrye aard ‘ontneem’ deur 'n stelsel van hokke en
deur die regulering van hulle dieet waardeur hulle voortplantingsiklusse versnel
word (110). Terselfdertyd is hierdie ruimte gevul met tekens van ‘wilde’ of
onbelemmerde dierlike natuur: daar is beskrywings van die stomende, halfskemer
lewe en paringsrituele (111), verwysings na die gevegte tussen die diere (136), na die
wildheid (“bedonnerdheid”) in die das se gedrag (137) en na die vertrapping van
babadiere deur die ouers wanneer die natuur opnuut sy biologiese gang met die
volwasse diere gaan (138).

Evenson (1992: 273) interpreteer Foucault se heterotopias as “consisting of
components of two or more disparate systems existing in the same space without
interacting”. In die klipwoning en skuur vind jukstaponering plaas van die situasies
van ‘mak’-wees en ‘wild’-wees, wanneer hierdie begrippe verstaan word soos Bate
(2000: 48) daarna verwys as, onderskeidelik, toestande onder die wette van die natuur
en onder die konvensies van beskawing of die samelewing. Bate (2000: 31) verduidelik:
“To be in touch with instinct — to be in touch with nature — is to be at liberty. Our
original freedom is compromised by the necessity to live under the rule of institutions,
that is to say, compromised by education, by government, by the rule of civil law.”

Lea leef “maar halfpad mak” (Muller 2007: 4), geketting aan botsende voorskrifte:
dié van die samelewing en dié van haar instinktiewe natuur. Sy bou 'n huis en vestig
haar daarin om 'n einde te maak aan die wilde wegloop-nuk wat Krisjan haar verwyt
- sy het padgegee van die universiteit, vis gepak in Ysland en druiwe gepluk in
Spanje (49). Die wyse waarop dié huis ontwerp en betrek word, dui egter op die
verwerping van 'n samelewingsbeheerde soort leefwyse. Haar toetrede tot die skuur
spel uit dat sy gekom het om beheer oor haar boerdery terug te neem, sy toon duidelike
afkeer van die feit dat Bastos intussen oorgeneem het en laat hom die rolverdeling’
waarin sy die ‘broek dra’, duidelik verstaan: hy is die “vellemeester”; sy is die boer
(51). Tog soek sy hom snags in die skuur op met vroulike verleiding as doel (83, 199) en
herken sy die uitwerking wat sy manwees op haar instinktiewe vrouwees het: “Haar
bitsigheid ten spyt, ruik sy hom en die herkenning laat trek haar maag op 'n knop.
Die bitter van sy beswete hemp [...] sy onderharereuk wat in die nek hou” (189).
Miiller (2007: 4) beskryf die chinchillaskuur in hierdie roman as “’n arena waar liefde

84

07 Meyer 03.pmd 84 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

en wreedheid, sorg en slagting, stilte en skreeue in 'n vreemde betowering saamleef
op 'n werf waar die reuk van bloed gedurigdeur vermeng word met die reuk van
semen”.

In'n verdere verduideliking omtrent die saambestaan van komponente van die
sogenaamde “disparate systems” wat geen interaksie binne heterotopias toon nie,
noem Evenson (1992: 273) dat die gemeenskaplike gronde waarop die ontmoeting
van hierdie komponente moontlik sou wees, vernietig is. In Lea se geval is die ge-
ruineerde “common ground” vir ‘n potensiéle ‘ontmoeting’ tussen samelewingsidees
omtrent huis bou/-bewoning en haar eie, totaal onkonvensionele manier van doen
moontlik toe te skryf aan haar ervarings van huise. In dié van haar pa, waarin sy geen
geborgenheid ervaar nie (as kind het angsdrome haar snags daaruit laat vlug, 23), en
dié in Swakopmund, wat ‘n plek van bedreiging was in plaas van ‘n skuiling.

Ookin Lea en Bastos se verhouding word suggereer dat 'n ‘ontmoeting’ van die
uiteenlopende wérelde van ‘makheid’ en ‘wildheid” wat gejukstaponeer word in die
heterotopiese ruimte van die skuur tot op hede vir Lea nie moontlik is nie. Op ‘wilde’
oftewel instinktief vroulike wyse begeer sy weer 'n kind en sy ‘lok’ Bastos vir dié doel
na haar. Van ‘mak’ of samelewingsgeoriénteerde denke oor die prosesse van ver-
houdingsontwikkeling en huwelik is egter nie sprake nie, noudat Lea ‘veiligheid’
teruggevind het in die ontsnapping aan manlike (mags)misbruik.

Wanneer Lea in 'n toestand van verwonding haar toevlug neem tot die ruimtes
van kliphuis en skuur, is dit vir haar in die eerste plek genesingsruimte — die plek
waarheen sy op geestelike vlak vlug. Tamboukou (2004: 189) beklemtoon, in haar
interpretasie van Foucault se heterotopias, dat heterotopias van krisis nie bloot
beskryfbaar is met verwysing na fisiese lokaliteit nie. Sy sé: “Although heterotopias
are outside ourselves, they are most forcefully intervening in what is happening
inside us.” In die volgende afdeling word gefokus op die wyse waarop die natuur
deel word van die belewing van heterotopias van krisis in Chinchilla en van “what is
happening inside”, aangesien die natuur en elemente uit die natuurlike omgewing
die belangrikste begunstigende faktor word ten opsigte van Lea se genesing.

Traumaverwerking en die natuur

Wanneer Lea haar huis beplan, hierdie plek van beskerming en besinning as reaksie
op 'n lewenskrisis, is die natuur as’'t ware deel van die bouplan. Haar huis word
gebou met sandsteen uit Sutherland se omgewing, vir haar kaggelnis gaan haal sy
lawaklip by Salpeterkop se “uitgewoede bek” (50). Hierdie gegewe skakel met Lea se
woede, die “gifoog” wat sy “gooi” sedert sy terug is op die plaas (50). Ondanks die
duidelike boodskap dat haar huis nie ingerig is om mense te onthaal nie, word die
veld deur die bou-ontwerp ingenooi: die deur en vensters maak oop op die koppies
en berg (131). 'n Bad so groot soos 'n bergpoel word uit klip gebou in die middel van

85

85 7/29/2010, 6:29 PM



die huis (109), daar is 'n dakvenster waardeur die “sterre inval” in die water van haar
klipbad (137), ronde rivierklippe word ingemessel rondom die huis (174). Van hierdie
plek, waar die natuurlike omgewing deelgemaak word van die ontwerp en die
afronding, bevind Appie Bouer dat 'n mens dit amper nie 'n huis kan noem nie,
eerder “miss Lea se eenman-kérkie” (130). Daarmee Ié hy die vinger noukeurig op die
bedoeling van inkeer en herstel wat Lea in gedagte het deur 'n soort harmoniese
eenwording met die omgewing van berg, klip en sterre.

Oor die verband tussen traumaverwerking en kontak met die natuur word 'n
geruime tyd reeds navorsing gedoen (Kaplan et al. 1989; Suzuki 1997; Frumkin 2001).
Ulrich (1991: 244-6) en Hertzog et al. (1997: 168-9) verduidelik die positiewe uitwerking
wat persoonlike kontak met die natuurlike omgewing op getraumatiseerde persone
het met verwysing na 'n verbetering in gemoedstoestand en 'n vermindering in span-
ningsvlakke en negatiewe emosies, soos angs en irriteerbaarheid. Mediese studies
bevestig dat blootstelling aan die natuur of natuurtonele verskillende voordele inhou
vir siek mense, en waarneembaar is in ‘n korter hersteltyd, verminderde pynervaring
en vermeerderde fisiese energie (Ulrich 1984: 420; Johnson 2007: 40).

Hoewel daar altyd 'n gaping sal bly tussen die waarheid van traumabelewing en
die fiktiewe teks, tussen individuele ervarings en gevallestudies, bied die teorie van
trauma en psigoterapie een wyse waarop die leser 'n teks soos Chinchilla kan benader.
Hierdie roman praat op interessante wyse saam oor die terapeutiese effekte van die
natuur wat Lea, natuurmens en des te meer ingestel op die herintegrasie van haar
menswees met die veldomgewing na 'n tydperk van trauma, ervaar.

Lea se aankoms op die plaas word in die eerste plek beleef as 'n tuiskoms in die
natuur. Sy weet dat sy die afstand van die dorp na die plaas toe moet stap, “sodat die
geur van kruibos op haar kan kom 1é: soutbos, renosterbos, plakkie en boegoe” (19).
Die natuur bied meer as 'n kalmerende uitwerking, dit bring Lea in nuwe verbintenis
met haarself. As jong kind het sy in die veld gedwaal om by Krisjan die plante by die
naam te leer (26); dis in haar aard om sin te maak van lewenservarings deur dit in
terme van die natuur te sien en te verwoord. Sy dink aan haar vertrek destyds as 'n
verdwyning “soos die grys aardwolf wat sy eie seisoen kies vir terugkom” (24), met
haar ontvlugting uit Swakopmund was die geel taxi vir haar “verlossend [...] soos 'n
botterblom in die lente” (13). Sy beleef die verlies aan haar kind met die finaliteit van
“een van Zacharias se wegvliegvalke oor die peperbome” (9); die lewelose kind wat
sy ‘n rukkie kon vashou, het “die blou skynsel van 'n volmaannag oor hom” gehad
(90), hy was “so stil soos bloekomblare in Mei” (91). In die rukkie wat sy hierdie kind
kon vertroetel, vertel sy hom fluisterend van velddiertjies: die oewerkonyn met sy
“roesbruin onderbroek” en wit kringe “soos 'n bril om sy 0é” (91).

Dis bekend dat slagoffers van trauma die ervaring(s) van krisis moeilik in taal kan
formuleer (vgl. Van der Kolk 2002: 387; Brewin 2003: 117-123; Peres et al. 2005: 433).
Aangesien Lea dit makliker vind om haar emosies uit te druk met behulp van beelde

86

07 Meyer 03.pmd 86 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

uit en verwysings na die natuur, is die natuur haar tot hulp in wat beskou word as
een van die mees effektiewe maniere om uit die wurggreep van traumatiese ervarings
te beweeg, naamlik om dit in woorde te formuleer (Van der Merwe et al 2007: 25-6).
Wanneer sy teenoor Krisjan wil bely hoe swaar die tyd in Swakopmund was, kan sy
dit ten beste doen met: “My volstruissuring het gevrek daar anderkant” (25).

Die chinchilla is vir Lea om ander redes waardevol as bloot om die gesogde pels.
Haar waarneming van die das word gekenmerk deur dieselfde noukeurige aandag
wat sy aan die besonderhede van alle natuurdinge skenk; wanneer sy haarself aan die
diertjies in die hokke ‘voorstel’, let sy aandagtig op die swart ogies, die manier waarop
die voorpootjies teen mekaar 1, die fyn, roerende snorbaarde, die presiese houding
van die groot ore (53). Tyson-Smith (aangehaal deur Johnson 2007: 41) skryf die posi-
tiewe uitwerking wat kontak met diere en die natuur het ten opsigte van streshantering
en -simptome toe aan die ervaring dat daar kontak gemaak word met iets groters en
meer betekenisvols as die mens self. St Leger (2003: 174) verwys daarna dat die mens
dit maklik vind om hom-/haarself oop te stel vir die vertroosting wat aanraking met
diere bied. Dit s vir Bastos duidelik dat die vertroetelende hantering van die chin-
chillas salf is vir Lea se ontstemde gemoed. Hy sé: “Jy’s meer mens tussen die chin-
chillas” (93).

Dat Lea die chinchillas se waaksaamheid, angs of rustigheid kan aanvoel (136),
skakel met die dieper band wat bestaan tussen haar en die diere wat in die verhaal 'n
metafoor word vir geweld teen die weerloses (Fourie 2007: 11). Met haar hand op die
pelse van die geslagte chinchillas beleef sy 'n gevoel van gemis: “Die hartklop is weg.
Ook die hitte. Die fyn trilling van spiere” (121). Hierdie gevoelens rondom die verlies
van kosbare lewe sluit aan by haar onlangse belewenis van die dood van 'n kind.

Namate Lea aspekte van haar eie situasie in dié van die chinchilla herken, begin 'n
geintegreerde beeld vorm aanneem uit die disrupte beelde en gefragmenteerde
ervarings wat volgens sielkundiges uit traumatisering spruit. Hart, soos aangehaal
deur Anker (2007), sé: “Realization [...] provides a transition from the non-verbal
dissociated realm of traumatic intrusion into a secondary mental process in which
words can construct meaning and form, thereby facilitating the transformation of
traumatic memory into narrative memory”. Die gevangenskap van die natuurwesens
in hulle hokke bring na Lea beelde terug van haar eie gevangenskap in die huis van
‘nman met 'njaloerse, siek gees (54). Die beskrywing van haar versorging en voor-
bereiding van die chinchilla vir die slag word afgewissel met terugflitse na Martin se
ruwe, gewelddadige seksuele behandeling wat haar steeds nagmerries besorg, soos
die een waarin Martin haar gesig-vel afslag (53, 54). Die sorgsaamheid waarmee sy
toesien dat die babadiere teen die volwasse mannetjies beskerm word, hou waarskynlik
verband met haar gewetenswroeging dat sy “te stadig [ ...] gekeer het” om die geweld
van haar eie kind weg te hou (101, 138).

Kaminer (2006: 483—4) sien herhaalde blootstelling aan angsverwante assosiasies

87

87 7/29/2010, 6:29 PM



en herinneringe as deel van traumaverwerking deurdat dit lei tot verbreking van die
swye rondom ervarings wat getraumatiseerdes probeer onderdruk. Wanneer 'n chin-
chillawyfie geboorte skenk, herleef Lea die geboorte van haar dooie kind en dit ruk 'n
string vloekwoorde uit haar los (156). Dit is die eerste tekens van eerlike, verbale
uiting aan haar opgekropte pyn, nadat sy aanvanklik “sonder woorde” was oor haar
ervarings in Swakopmund (15). Wanneer sy kort hiernd 'n gemummifiseerde chin-
chillafetus sien, slaag hierdie klein natuurding verder daarin om onderdrukte erva-
rings na die oppervlak te dwing (175). Lea slaag daarin om aanvanklik, baie beheers,
die verskynsel van die uitwerping van die fetus vir Bastos te verklaar, maar dan skuif
die sluise van haar emosionele beheer oop en begin sy kermend huil (176).

Mirjam, die vrou wat Lea grootgemaak het nd haar ma se vroeé dood, vind wysheid
in die natuur. Dis oorgeérfde wysheid van Ma-Leen, wat Mirjam geleer het “dat God
nie skuilhou in torings nie, maar dat sy asem in die renosterbos roer” (85). Mirjam
maak dit haar taak om Lea te help om weer perspektief te vind en hier, meen Mirjam,
kan die natuur tot hulp wees. Sy sé: “Jy moet vir jou 'n boom plant[...] sodat hy vir
jou die hemel en die aarde kan saambind, want vir jou het dinge uitmekaar geneuk”
(89). Mirjam fokus op die benutting van die helende kwaliteite van die natuur.
Benewens die rate van plantblare as teenvoeter vir angs en pyn (118, 122), verkondig
sy die waarde van tyd deur te bring in die natuur om die kop ‘skoon te maak’: “[...]
dan gaan loop jy vyf myl die veld in [...]. Die son maak kalm dit wat in die kop
opgejaagis” (180). Mirjam sien ervarings in die natuur as suiwerend en versterkend.
“As dielyfvol gifis,” vertel sy vir Lea wat ontroosbaar huil, “moet 'n mens uitgaan en
loop tot daar waar jy net kan water drink en veldkos eet” (177).

Die argetipiese wild woman en die konteks van die natuur
Op 'nvolmaannag neem Lea die besluit om die as van haar kind op die koppie onder
die kiepersol te gaan strooi (87, 88). Onderweg daarheen vertel Mirjam vir haar Keltiese
stories van vroue, “sodat jy moet weet dat vroue se krag nie doodgetrap kan word nie,
maar dat dit na die Onderwéreld deursypel van waar dit ons bly voed” (89). Hier vra
die roman vir die saamlees met Clarissa Pinkola Estés se Women Who Run with the
Wolves (1992), wat die mag van storievertelling aan die orde stel. Hambidge (2001)
verduidelik Estés se beskouing van die bevrydende impak van vroulike storievertel-
ling deur te praat van die “wegkom”, deur verhale, van die stemloosheid wat vroue
binne 'n patriargale of manlik orde ondervind. Estés se siening vind weerklank in die
manier waarop Mirjam verhale gebruik om Lea te laat verstaan dat, hoewel mans die
“buite-wéreld regeer”, vroue in beheer van die “binne-wéreld” is (89).

Die vroulike siel word in Estés se werk gepersonifieer in die argetipiese wild
woman, watin die inleiding tot hierdie sprokies en mites omskryf word as “the female
soul”, “woman’s deepest nature” en die “feminine instinctual psyche” (Estes 1998: 1, 2).

88

07 Meyer 03.pmd 88 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

Wanneer Estés die woord “wild” gebruik, is dit nie in die moderne, pejoratiewe
betekenis van buite beheer wees nie, maar in die oorspronklike betekenis van die
natuurlike, intuitiewe, spontane lewe (Estés 1998: 6). Bryannan (1999) vind die kern
van die boodskap in Estés se boek dat die argetipe van die wild woman 'n model kan
wees van heelheid vir die moderne vrou, waar “wholeness” verbind word met die
vrou se bewustheid van haar ingebore/ primitiewe’ vroulike kragte van intuisie en
aanvoeling waardeur haar selfwaarde gevoed word en sy met kreatiwiteit en
vasberadenheid toegerus word.

In Chinchilla bied die natuur die gunstige konteks waarbinne Lea weer in voeling
kom met haar intuitiewe self en haar instink leer vertrou in haar keuses en
besluitneming, nadat sy vir so lank onder die samelewingsvoorskrif van manlike
oorheersing die knie en gees gebuig het. Sy laat haar kind onder die beskerming van
die kiepersol, gedagtig daaraan dat sy self nie aan die kind beskerming kon bied nie
(90). Hierdie boom bied ook vir haar 'n vaste punt in die ritueel van aflegging wat sy
later volg wanneer sy haar “gekweldheid kom ophang [...] sodat sy weer kan
vooruitgaan” (200). Nadat Bastos haar gehelp het om die besope Martin teen die
koppie uit te sleep, maak sy 'n vuurkring 6m haar, Martin en die kiepersol, om hom te
wys hoe “die siel van sy geweldskind in die vlamme sou loskom” (200). Hier word
bevryding en suiwering geimpliseer: by die boom waar haar kind se as 1€, en met die
stort van Martin se bloed, word 'n simboliese offer gebring en 'n suiweringsproses
voltooi, “omdat vuur soveel skoner maak as water” (200).

Hierdie is 'n doelbewuste oorgawe aan wat Lea se instink vir haar voorskryf. Die
ritueel is voorafgegaan deur 'n tyd van intense ingesteldheid op ‘boodskappe” uit die
natuur oor die hantering van die krisis wat Martin se skielike koms vir haar geskep
het. Op die plaaspad het sy haar oé gehou op die bestendige merkers in die natuur,
die blommende bosse en die wilge, met motorruite afgedraai sodat die geur van die
veld kan invloei (161). “Miskien”, het Lea oorweeg, “moet sy onder 'n treurwilg gaan
sit en haar 0é toemaak om te luister na wat die wind vir haar te sé het” of wag “tot een
van die hemelliggame met haar praat” (162). 'n Springboktrop het by haar die her-
kenning gebring van die orde wat die natuur bestem het: dat die weerloses in 'n trop
beskerm word deur dié wat met “ore spitsorent en paraat [...] omsien na die ander”
(163). Uit 'n gelyktydige herkenning van die verwronge orde wat haar en Martin se
verhouding gekenmerk het, het die besluit gegroei om 'n einde daaraan te maak (163).

In die nag van die vuur is Lea omgeef met 'n uitspansel vol sterre, die geluide van
bosse in die wind, 'n nagvoél se vlerkswiep en die blink oé van 'n nagdier (206). In
hierdie nagstilte neem sy 'n volgende, instinktiewe besluit: sy sal Bastos na haar huis
toe nooi met die doel om 'n nuwe kringloop te begin. “Hy sal verstaan,” glo sy, “want
hy sal weet dat dit lente geword het. Paartyd vir die chinchillas” (206). So, hoop Lea,
sal sy “die kind weer na haar toe laat terugkom. Hierdie keer met 'n ander pad saam”
(201).

89

89 7/29/2010, 6:29 PM



Lea word nie slegs deur invloede uit die natuur gelei om op haar natuurlike aard
en instinkte te reageer nie; diere en natuurbeelde vorm ook integrale deel van die
verhale waardeur sy versterk word om na die innerlike stemme wat haar persoonlike
welsyn bewaalk, te luister. Ook hier praat die roman saam met Women Who Run with the
Wolves. Wylde (1994) dui aan dat stories en droomsimbole die kernaspekte is van Estés
se teorie oor die herstel van die vroulike siel. Die dierpels waarin Lea toegedraai is na
haar geboorte, die karos wat “moes instaan vir die vel van haar ma wat sy nooit geken
het nie”, het 'n sonderlinge storie (29). Dié verhaal oor hoe die chinchillapels se
eksotiese eienskappe in die vyftiende eeu in die koninklike kringe van Spanje ontdek
en waardeer is, is ook die storie wat Lea as jong meisietjie toerus met 'n besef van
eiewaarde. Die pels bly oor haar bed 1é wanneer sy groot word (36); sy hang dit om
haar skouers die nag wanneer sy met die ‘offer” by die kiepersol finaal ontslae raak
van die houvas wat Martin op haar het (188). In die beeldende taal waarmee Mirjam
vir Lea wil lei om haar angsdrome te begryp en hanteer, staan 'n natuurbeeld ook
sentraal. “’n Droomis soos 'n wilde perd,” sé Mirjam. “Jy moet hom gaan inhaal en met
hom praat. [...] Dis jy wat hom aan die teuels moet laat hol, nie andersom nie” (122).

Estés se teorie oor die herwinning van die vroulike kragte — dié van intuitiewe
wysheid en van vertroue in die natuurlike instink — fokus, naas verhale, ook sterk op
die rol van droombeelde (Powell 1995: 118). Mirjam, wat met haar primitiewe wysheid
en die harmoniese saamleef met haar ‘wilde natuur’ vir Lea vooruitloop as voorbeeld
van die argetipiese wild woman (Fourie 2007: 11), vertel dat sy ten tye van Lea se krisis
in die Namibiese kusdorp haar met die binne-oog “gesien” het in 'n natuurtoneel.
Lea hetin die vlak branders van die see gestaan, met repe seebamboes om haar kop
gedraai, en langs haar het Mirjam 'n baba in die rooi gekleurde waters “sien” dryf (69).
By die naelstring van die baba het 'n blouvlerkie uitgepeul, 'n “Sutterlandse butterfly”,
natuursimbool van metamorfose wat die boodskap van hoop en nuwe moontlikhede
in Lea se hooplose situasie indra. Lea self sien in 'n droom die fetus, omring deur
sagte spindrade en met 'n digte wortelstelsel wat daaruit groei (77). Hierdie droom,
waarin die boodskap van lewe en groei gelees kan word, versterk Lea om haar
omstandighede in die oé te kyk (77).

Teen die einde van die roman word Lea se heling ten opsigte van ook ander
lewensteleurstellings sigbaar in die praktiese blyke van vergifnis teenoor haar pa.
Zacharias, wat nooit aan sy dogter ondersteuning of beskerming op emosionele vlak
verleen het nie, ontvang né sy dood Lea se daskaros en aandblomme weerskante van
sy bed — twee oordadige potte gevul met die reuke en oranjebruin skakerings van die
veld (213). Die natuur was in hierdie roman begunstiger van en tot hulp van Lea se
genesing; in die laaste hoofstukke kommunikeer Lea ook die idee van 'n herbegin in
natuurtaal.

Terwyl Lea van haar gestorwe pa afskeid neem, is haar hande om haar swanger
maag gevou (213), 'n gebaar wat die doelgerigtheid te kenne gee waarmee sy die

90

07 Meyer 03.pmd 90 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

toekoms tegemoet gaan, toegerus met die krag van haar intuitiewe vrouwees. Sy keer
haar rug op die samelewingsvoorskrif van 'n manlike erfgenaam wanneer sy verklaar:
“En hierdie keer sal dit 'n meisiekind wees” (213). Hierdie bevryding van die beperking
van samelewingsnorme vind ook op simboliese wyse weerklank in die vrylating van
die chinchillas uit hulle hokke. “Gaan ons hulle ooit weer ordentlik gehok kry?” vra
Bastos, en Lea antwoord: “Nooit, ooit weer nie” (217).

Ten slotte

Lea se proses van heling en herstel loop die weg van fisiek-emosionele verwerking
eerder as via die skep van 'n narratief (die sogenaamde koherente traumanarratief of
“narrative cure” waarna psigoloé verwys (Williams 2006: 330; Kaminer 2006: 486)). Op
hierdie weg word die getraumatiseerde herhaaldelik blootgestel aan die angs wat sy
ervaar het, maar binne 'n veiliger omgewing, sodat sy gekondisioneer word om nie
meer die gebeure of sensoriese ervarings direk te assosieer met die traumatiese gevolge
daarvan in die verlede nie (Kaminer 2006: 488). Hoewel Lea wel oor haar ervarings
praat met Mirjam en Krisjan, is die vind van 'n koherente verbale narratief nie in die
roman oorheersend nie. Wat wel belangrik is vir die verwerking van Lea se krisis, is
dat die natuurlike omgewing vir haar die noodsaaklike ontvlugtingsruimte van
vertroudheid en sekuriteit skep wat haar ouerhuis haar nie kan bied nie — dit verklaar
waarom sy die natuur as't ware ‘inbou” in haar kliphuis.

In hierdie artikel is die konsep van heterotopias getoets en die gebruik daarvan
uitgebrei. Nie net word die aard van bepaalde ruimtes van krisis in Chinchilla bevestig
en gelyktydig omgekeer/betwis nie. In die heterotopiese ruimtes van krisis, Lea se
Kliphuis en die skuur, vind die bevestiging van Lea se gebrokenheid en die gelyktydige
ommekering van die situasie van gebrokenheid plaas in die fokus op geestelike herstel,
ten opsigte waarin die natuur mede-werker en begunstiger is.

Die gegewe van die natuur as simpatiek of ondersteunend aan die mens, soos in
hierdie roman aangetref word, herinner aan die uitbeelding van die verhouding
tussen mens en natuur in die vroeé¢ Afrikaanse plaasromans; op tematiese vlak is
merkbare klemverskuiwings egter uitgewys ten opsigte van die ou plaasromans. Chin-
chillais 'n interessante toevoeging tot die korpus plaasromans in Afrikaans: hier word
geslagsrolle omgekeer én die effek van konvensionele rolvertolkings op die vrou
uitgebeeld. 'n Aktuele tema word verpak in 'n unieke kombinasie van die tradisionele
en die moderne, in 'n teks wat saam met gerekende navorsing praat oor die genesende
invloed van die natuur.

91

91 7/29/2010, 6:29 PM



Aantekeninge

1. Die Roggeveld is 'n streek in die Noord-Kaap wat vanaf die plato van die Roggeveldberge strek tot
by die Klein-Roggeveldberge; dit beslaan die gebied van Fraserbrug, Sutherland en Calvinia en
noordwaarts (Raper 1972: 40).

2. Volgens Van Coller (1995: 28-31) se oorsig was daar twee stuwings in die ontwikkeling van die
Afrikaanse plaasroman. Die eerste hiervan was in die twintiger- en dertigerjare van die vorige eeu,
toe droogtes, die depressie, toenemende armoede onder boere en die verstedeliking van ongeskoolde
mense inbreuk gemaak het op die Afrikaner se lewenspatroon, wat in hierdie jare sterk gerig was
op die plaas en grondbesitterskap, en dit dramaties versteur het. Die tweede stuwing vind plaas
sedert die sestigerjare, toe apartheid as staatsbeleid gelei het tot die verbreding van die perspektiewe
van 'n nuwe geslag skrywers wat hulle begin verset het teen die Afrikaner-hegemonie. In moderne
plaasromans word belangrike aspekte van die tradisionele plaasromans (byvoorbeeld erfopvolging,
die idilliese ruimte, die patriargie) ondermyn en parodiérend herskrywe, sodat dit ideologies
radikaal afwyk van die tradisionele variant van dié sub-genre (Van Coller 2006: 99; Coetzee 2000:
4,110; Viljoen 2004: 109).

Bronnelys

Anker, J. 2007. Chinchilla: aangrypende roman oor trauma. <http: /www.litnet.co.za/cgi-bin/
giga.cgi?cmd=cause_dir_news_item&news_id=29690&cause_id=1270> Toegang: 6 Maart. 2008.

Bate, J. 2000. The Song of the Earth. Cambridge: Harvard University Press.

Barchelard, G. 1969. The Poetics of Space. Boston: Beacon Press.

Brewin, C.R. Post-traumatic Stress Disorder. Michigan: Vail-Ballou Press.

Bryannan, L. 1999. Review: Women who run with the wolves by Clarissa Pinkola Estés. http: //
www.homestar.org/bryannan/estes.html. Toegang: 19 Augustus 2008.

Coetzee, A. 2000. n Hele os vir 'n ou broodmes. Pretoria: Van Schaik.

De Villiers, H. 2007. Aan die oorkant (2004) deur Kasha Potgieter: Van duskant na oorkant. Stilet, 19(1):
133-45.

Estés, C. P 1998 [1992]. Women who run with the wolves. Contacting the Power of the Wild Woman. London:
Reder.

Evenson, B. 1992. Heterotopia and negativity in Beckett's Molly. Symposium, 45(4): 273-8.

Foucault, M. 1986. Of other spaces. Diacritics, 16(1): 22-7.

Fourie, E. 2007. 'n Indrukwekkende romandeurbraak. Beeld: 11, 10 September.

Frumkin, H. 2001. Beyond toxicity human: health and the natural environment. American Journal op
Preventative Medicine, 20(1): 234-40.

Hambidge, J. 2001. Vrou se sielshonger geaktiveer. Die Burger, 7 November. <http: /152.111.1.251/argief/
berigte/dieburger/2001/11/07/1/8.html> Toegang: 19 Augustus 2008.

__.2007.Leopard’s Leap leesmedalje: Chinchilla deur Nanette van Rooyen. <http: /wwwlitnet.co.za/
cgi-bin/giga.cgi?cmd=cause_dir_news_item&news_id=22578&cause_id=1270> Toegang: 6 Maart
2008.

Hertzog, T R., Black, A. M., Fountaine, K. A. & Knotts, D. J. 1997. Reflection and attentional recovery
as distinctive benefits of restorative environments. Journal of Environmental Psychology, 17(1): 165-70.

Johnson, J. 2007. Green living: your health. Nature is the best medicine: more hospitals are incorporating
“healing gardens” and speeding patient recovery. The Environmental Magazine, 18(5): 40-1.

Kaminer, D. 2006. Healing processes in trauma narratives: A Review. South African Journal of Psychology,
36(3): 481-99.

Kaplan, R. & Kaplan, S. 1989. The Experience of Nature: A Psychological Perspective. Cambridge: Cambridge
University Press.

Le Grange, C. 2007. Godin van vlees en bloed se worsteling. Van Rooyen steek haar kleim af met
Chinchilla. Burger: 11, 13 Augustus.

Peres, J., Merchante, ] & Nasello, G. 2005. Psychological dynamics affecting traumatic memories:
implications in psychotherapy. Psychology and Psychotherapy: Theory, Research and Practice, 78(1): 431-47.

Powell, S. 1995. Estes, Clarissa Pinkola. Women who run with the wolves: contacting the power of the wild
woman. Journal of analytical psychology, 40(1): 117-9; Available: Academic Search Premier. Toegang 19
Augustus 2008.

92

07 Meyer 03.pmd 92 7/29/2010, 6:29 PM



07 Meyer 03.pmd

Raper, P E. 1972. Streekname in Suid-Afrika en Suidwes. Kaapstad: Tafelberg Uitgewers.

Suzuki, D. 1997. The Sacred Balance: Rediscovering Our Place in Nature. St Leonards: Allen and Unwin.

St Leger, L. 2003. Health and nature — new challenges for health promotion. Health Promotion
International, 18(3): 173-5.

Tamboukou, M. 2004. Tracing heterotopias: writing women educators in Greece. Gender & Education,
16(2): 187-207.

Ulrich, R. S. 1984. View through a window may influence recovery from surgery. Science, 224: 420-1.
__,Simons, R. E, Losito, B. D., Friorito, E., Miles, M. A. & Zelson, M. 1991. Stress recovery during
exposure to natural and urban environments. Journal of Environmental Psychology, 11(1): 231-48.
Van Coller, H. P 1995. Die Afrikaanse plaasroman as ideologiese refleksie van die politieke en sosiale

werklikheid in Suid-Afrika. Stilet, 7(2): 22-31.

___.2006. Die representasie van plaas, dorp en stad in die Afrikaanse prosa. Stilet, 18(1): 90-121.

Van der Kolk, B. A. 2002. Posttraumatic therapy in the age of neuro-science. Psychoanalytic Dialogues,
12(3): 381-92.

Van der Merwe, C. & Gobodo-Madikezela, P. Narrating our Healing. Perspectives on Working through
Trauma. Newcastle: Cambridge Scholars Publishing.

Viljoen, H. 2004. Land, space, identity: The literary construction of space in three Afrikaans Farm
novels. In H. Viljoen & C. van der Merwe (eds.). Storyscapes. New York: Peter Lang Publishing Inc.,
107-23.

Williams, W. I. 2006. Complex trauma: Approaches to theory and treatment. Journal of Loss and Trauma,
11: 321-35.

Wylde, 1. 1994. Women who Run with the Wolves: an interview with author and analyst Clarissa
Pinkola Estés. <http: //www.radiancemagazine.com/issues/1994/wolves.html> Toegang: 19 Augustus
2008.

93

93 7/29/2010, 6:29 PM



