
Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Skriftuurlike perspektiewe op die effek van doop 
op vergifnis

Author:
Barend J. de Klerk1

Affiliation:
1School of Ecclesiastical 
Studies, North-West 
University, Potchefstroom 
Campus, South Africa 

Correspondence to:
Ben de Klerk 

Email:
ben.deklerk@nwu.ac.za

Postal address:
Internal Box 147, 
Potchefstroom Campus, 
North-West University, 
Private Bag X6001, 
Potchefstroom 2520, 
South Africa 

Dates:
Received: 07 Mar. 2012 
Accepted: 29 Oct. 2012 
Published: 27 Mar. 2013

How to cite this article:
De Klerk, B.J., 2013, 
‘Skriftuurlike perspektiewe 
op die effek van doop op 
vergifnis’, Verbum et Ecclesia 
34(1), Art. #735, 9 pages. 
http://dx.doi.org/10.4102/
ve.v34i1.725 

Copyright:
© 2013. The Authors.
Licensee: AOSIS 
OpenJournals. This work
is licensed under the
Creative Commons
Attribution License.

Scriptural perspectives on the effect of baptism on forgiveness. This article focused from a 
Scriptural perspective on the question of whether baptism can and should have an effect on 
forgiveness and reconciliation in the South African society. This aspect was examined because 
in one of the most widely used confessionals of the worldwide church, the Nicene Creed, the 
following words are found: ‘We believe in … one baptism for the forgiveness of sin’. Another 
reason for investigating the effect that baptism should have on forgiveness and reconciliation 
is the connection between God’s forgiveness and the calling on the baptised to forgive. The 
article highlighted the following five key points: God acts in baptism; the Triune God works 
in baptism; the covenant relationship is expressed in baptism; baptism is a baptism in Christ’s 
death and resurrection; God’s forgiveness and reconciliation in baptism call the baptised to 
forgive.

Inleiding
Die erediens, veral ook met die doop as liturgiese handeling daarin, verseker gelowiges 
voortdurend van hul identiteit as huisgesin van God:

It is the primary location where a collective identity is assigned to them, where they learn to know who 
they are and Whose they are, and that they do not belong to themselves. (Calvin 1960:Institution III.7.1) 

Vanuit die erediens van die gemeente beweeg hierdie huisgesin van God in die liturgie van 
die lewe om God se heerskappy te verkondig. Die erediens besit, deur die werking van die 
Heilige Gees, die inherente krag om die gedoopte uit te stuur om God se roeping tot vergifnis en 
versoening in die samelewing uit te leef (Mouton 2001:124). 

Die doop het in die afgelope 30 plus jaar hernude belangstelling in teologiese kringe wakker 
gemaak. Dit het die geleentheid geskep om die teologie van die doop gesamentlik te herontdek 
en vars te verstaan. In ekumeniese kringe was daar onlangs belangwekkende diskussies oor die 
doop en die dooppraktyk. Westerfield Tucker (2011:1,2) skryf byvoorbeeld: 

The signing of the Joint declaration on the doctrine of Justification in 1999 by the Pontifical Council for 
promoting Christian Unity and the Lutheran World Federation – and the World Methodist Council’s 
adoption of the document in 2006 – came about in part of the WCC’s earlier work with the BEM (Baptism, 
Eucharist and ministry) in 1982. Two important ecumenical documents stand directly in lineage of BEM: 
the 2005 study on the ‘Ecclesiological and ecumenical implications of a common Baptism’ by the Joint 
Working Group between the WCC and the Roman Catholic Church; and the soon to be published study 
text ‘One baptism: Towards mutual recognition’ approved in 2010 by the World Council’s Standing 
Commission on Faith and Order after more than a decade of development. Two more ecumenical 
statements related to baptism have received ecclesiastical approvals. A multilateral dialogue between the 
Roman Catholic church and four Reformed denominations in the USA. The text of 2007 is entitled ‘These 
living waters: Common agreement on mutual recognition of baptism’. In 2011 the World Methodist 
Council endorsed the text ‘Encountering Christ the Saviour: Church and sacrament’, produced by the 
Methodist-Roman Catholic International Commission in which the second chapter examines the subject 
of ’Baptism: Participation in Christ death and resurrection’. (bl. 2.)

Ook in reformatoriese kringe het die leer van die doop nuwe prominensie gekry. Die vraag is wat 
die doop doen en hoe God in die doop werksaam is. ‘The issue of baptismal efficacy has been pointedly 
and repeatedly raised in recent years’ (Evans 2005:74). Ook in Suid-Afrika word lewendige debatte 
gevoer oor die effek wat die doop op die handelinge van gelowiges behoort te hê. Dit het veral 
ter sprake gekom in die debat oor die sogenaamde tweede doop, oftewel die ‘bekeringsdoop’ of 
die ‘belydenisdoop’. Die argument wat ten gunste daarvan aangevoer word, is dat lidmate nie 
hul eerste doop wil vervang nie, maar simbolies wil aandui en getuig van hul bekering of die 
herbevestiging van hul geloof deur ’n tweede doop te ondergaan (De Villiers 2004:3; vgl. Beeld 
11 Februarie 2003:11). Kan die afleiding moontlik gemaak word dat die eerste doop by hierdie 
persone nie die gewenste effek gehad het nie?

Page 1 of 9

Scan this QR 
code with your 
smart phone or 
mobile device 
to read online.

Read online:

mailto:ben.deklerk@nwu.ac.za
http://dx.doi.org/10.4102/ve.v34i1.725
http://dx.doi.org/10.4102/ve.v34i1.725


Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

In hierdie artikel word vanuit Skrifperspektief slegs op een 
aspek gefokus, naamlik of die doop ’n effek kan en behoort 
te hê op vergifnis en versoening in die Suid-Afrikaanse 
samelewing. Hierdie aspek word geneem omdat die 
volgende in een van die wêreldwye kerk se mees algemene 
belydenisskrifte, die Geloofsbelydenis van Nicea, voorkom: 
‘Ons glo aan … een doop tot vergifnis van sonde’. Die 
oorspronklike bewoording word nie ‘as vergifnis van sonde’ 
vertaal nie, maar ‘TOT vergifnis’. Met ‘tot’ word aangedui 
(Odendaal & Gouws 2005:1194): ‘lei tot, rigting aandui, ter 
aanduiding van’. Dit gaan daaroor dat die doop heenwys 
na die vergifnis van sonde, en ook dat dit ’n belofte inhou 
van vergifnis van sonde (Vorster 2011:46). Die betekenis 
van hierdie frase ‘een doop tot vergifnis van sonde’ het 
van groter belang geword in die lig van die intenser 
belangstelling in die doop, veral in ekumeniese debatte. 
‘Yet it is a phrase that very rarely attracts more than passing 
attention. I have yet to find a single extended examination of it’ 
(Wright 1989:281). Wright sê die konteks waarin die frase 
gebruik is, is deurslaggewend. Wat is die historiese konteks 
waarin hierdie frase in die Geloofsbelydenis van Nicea in 
325 nC ontstaan het? Cyrillus van Jerusalem verduidelik in 
sy Pro Chatechesis:

A person cannot be baptized a second or third time. Otherwise, 
he could say ‘I failed once; the second time I will succeed.’ Fail 
once and there is no putting it right. For there is one Lord, one 
faith, one baptism. It is only heretics who are re-baptized, and 
that because the first (baptism) was no baptism. (vertaal deur 
Wright 1989:284)

’n Verdere rede waarom dit nodig is om te kyk na die effek 
wat die doop op vergifnis en versoening behoort te hê, 
is die verband tussen God se vergifnis en die roeping van 
die gedoopte om te vergewe. God het die doop in Christus, 
deur die Gees, ingestel as teken en seël van die vergewing 
van sonde (HK vr. & ant. 69 en 70). In die Ons Vader-gebed 
waarin Christus sy kerk leer bid, is die vyfde bede: ‘Vergeef 
ons ons skulde, soos ons ook ons skuldenaars vergewe’. Op 
so ’n manier word die vergewing van eie sonde verbind aan 
die roeping om ander te vergewe en só versoening te bedien. 

Dit laat die vraag ontstaan of gedooptes hierdie effek van die 
doop, naamlik vergewing van ander en die gepaardgaande 
versoening met medemense, genoegsaam in die praktyk 
van die Suid-Afrikaanse samelewing laat posvat. Hoe 
lyk die werklikheid waarin die gedooptes in Suid-Afrika 
lewe? Die oorgang na ’n demokrasie in 1994 het vreedsaam 
verloop en hierdie nuwe samelewing is in die Mandela-era 
selfs as die reënboognasie bestempel. Die Waarheid- en 
Versoeningskommissie het belangrike werk gedoen om die 
pyn wat die verdeeldheid en vyandigheid in die verlede 
veroorsaak het, in die ope te bring. Vergewing het plaasgevind 
en amnestie kon aan ’n verskeidenheid mense toegestaan 
word. Na byna twee dekades van demokrasie is dit ’n ernstige 
vraag of die metafoor van die reënboog nog gebruik kan 
word. Die bewoners van Suid-Afrika is steeds veelkleurig, 
maar of hulle iets van die eenheid van die reënboog vertoon, 
is te betwyfel. Hofsake waarin rassespanning onderliggend 
is, soos oor onder andere haatspraak, kom meermale voor. 

Gedooptes leef in hierdie samelewing. Volgens Statistiek SA 
2004 het 79.8% van die bevolking in Suid-Afrika aangedui dat 
hulle Christene is. Dit skyn asof selfs hierdie oorweldigende 
meerderheid nie ’n dinamiese invloed oor vergewing en 
versoening in die Suid-Afrikaanse samelewing kan uitoefen 
nie. Wat sou die probleem wees dat hierdie groot persentasie 
gedooptes vergewing en versoening nie in ’n groter mate laat 
realiseer nie? 

Hierdie ondersoek is beperk tot die vraag: Hoe kan 
skriftuurlike perspektiewe op die doop dien as maatstawwe 
om die effek van die doop op vergifnis en versoening 
te bepaal?1 In navorsing in Praktiese Teologie is die 
bepaling van skriftuurlike norme vir verdere empiriese en 
strategiese ondersoeke van groot belang (Osmer 2008:4). 
Praktiese teologie is immers teologie in die ware sin van 
die woord. Al sou hierdie ondersoek raakpunte met die 
Nuwe-Testamentiese en Dogmatiese wetenskappe hê, is 
skriftuurlike perspektiewe op die doop die basis vir die 
beoordeling van wat empiries oor die stand van doop en 
vergifnis in die Suid-Afrikaanse samelewing vasgestel kan 
word en wat as strategie vir verandering voorgestel kan 
word (vgl. Heitink 1999:178 e.v.). Die metode wat gevolg 
word, is ’n literatuurstudie van materiaal uit bogenoemde 
wetenskappe.

Die vyf hoofpunte wat bespreek word, is afleidings wat 
voorlopig uit die Skrif oor die doop2 gemaak is, sonder om 
daarmee te kenne te gee dat dit ’n volledige lys is:

•	 God handel in die doop.
•	 God Drie-enig werk in die doop.
•	 Die verbondsverhouding word in die doop uitgedruk.
•	 Die doop is ’n doop in Christus se dood en opstanding.
•	 God se vergifnis en versoening in die doop roep die 

gedoopte om te vergewe.

God handel in die doop
In die doop word nie beseël wat ons is of doen nie, maar 
wat God belowe (H.K. Sondag 25). By die doop is die klem 
op die handelinge van God in Christus, op die genade wat 
Hy ons skenk en op die vernuwing wat die Heilige Gees in 
ons bewerk. God is die handelende onderwerp in die doop 
(Immink 2011:170). Thompsett (2004) stel dit só: 

The theological emphasis in baptism is based on God’s action, 
expresses God’s hopeful interest in humanity, and reveals 
God’s generosity in creation. Baptism is not simply or only an 
individual decision; it is primarily about God acting and the 
community of faith responding. It is God’s doing that calls forth 
our responsiveness. Baptism is an expression of God’s hope for a 
people: created, chosen, and adopted anew as God’s own. (bl. 10) 

Die doop roep op tot ’n nuwe lewe, maar is nie gebaseer op 
menslike respons nie. Dit is gebaseer op God se vergewende, 
versoenende en verlossende werk in Christus. Daaruit en in 
daardie volgorde word gepraat van menslike reaksie daarop.

1.In ŉ opvolgartikel sal hierdie maatstawwe gebruik word om ŉ empiriese ondersoek 
te loods.

2.Weens die fokus van die artikel word die sogenaamde klein- en grootdoop nie 
bespreek nie.

Page 2 of 9



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 3 of 9

Dat God handel in die doop blyk duidelik uit die instelling 
van die Christelike doop in Matteus 28:19. Omdat die doop 
Jesus se opdrag is, is dit van die begin van die Christelike 
kerk algemeen aanvaar en bedien. ‘Maak my dissipels deur 
hulle te doop in die Naam van die Vader en die Seun en die 
Heilige Gees en deur hulle te leer om alles te onderhou’ (Mat 
28:19–20). Die ‘doop’ en die ‘onderhou’ van alles bepaal twee 
kante van dissipelskap. Die ‘doop’ vorm die goddelike kant 
en die ‘leer onderhou’ die menslike kant. In die doop stel God 
mense onder sy seggenskap op grond van die soenverdienste 
van Jesus. In die doop kom van God se kant wat ons nodig het 
vir die belewing van dissipelskap. Wanneer ons gehoorsaam 
is deur te onderhou wat Hy geleer het, kom ons van die mens 
se kant tot die belewing van dissipelskap. Die ‘doop’ gee die 
lyn wat van God se kant na ons loop en die ‘leer onderhou’ 
laat die lyn weer van ons kant na God teruggaan (Versteeg 
1983:39). ’n Doop wat in gebreke bly om prakties te reageer 
op die lering van Jesus, is betekenisloos. Aan die ander kant 
staan die onderhouding van Jesus se lering nooit op sy eie 
nie, want dit is gebaseer op God se gawe in die doop.

Die sendingbevel word ook in Markus 16:16 gegee. Daar 
word ‘geloof’ aan ‘doop’ verbind. Sowel ‘geloof’ as ‘doop’ 
word verbind aan die ‘prediking van die evangelie’. Die 
geloof is die aanvaarding van die mens se kant van die 
prediking en die doop is die bevestiging van God se kant van 
die prediking. Waar die prediking van die evangelie kom, 
mag ’n mens in geloof op die prediking antwoord en wil God 
die prediking onderstreep deur die doop. Die doop word ook 
hier nie die bevestiging van iets wat die mens gedoen het nie, 
maar is die bevestiging van die handeling van God (Versteeg 
1983:41).

Wanneer hierdie skriftuurlike perspektief van God wat 
handel in die doop, van God wat met die doop sy beloftes 
beseël, nie ten volle onderskei word nie, kan die effek wat 
die doop op menslike handelinge het, onderbeklemtoon 
word. Die vraag kan gevra word of die dooppraktyk wat 
menslike handelinge oorbeklemtoon, nie na deformasie neig 
nie. Die klem in die doop val dan op die horisontale gebeure, 
byvoorbeeld op die naamgewing van die gedoopte of op die 
doop as ’n bloot sosiaal familiale aangeleentheid. Menslike 
handelinge is tog, vanuit reformatoriese hoek gesien, 
geanker in goddelike handelinge. God se handeling in die 
doop verseker die gedoopte se vergifnis en versoening, en so 
kan gedooptes agente word van vergewing en versoening in 
die konteks waarin hulle lewe.

God Drie-enig werk in die doop
Doop3 in die Naam van die Vader, Seun en Heilige Gees 
(Mat 28:19) simboliseer, bevestig en vier die eenwees van 
gedooptes met die Trinitariese God (Koopman 2005:449). 
In teenstelling met die doop van Johannes en die doop wat 

3.Die woord in die Nuwe Testament vir doop is βαπτίζειν wat ontwikkel het uit βαπτεῖν 
βαπτίζειν is allereers soos βαπτεῖν te vertaal met ‘indompel’ of ‘onderdompel’. 
Βαπτίζειν het in die Nuwe Testament hoofsaaklik godsdienstige betekenis deurdat 
dit die verhouding met God raak (Waddell 2009:88). In 18 van die 21 kere wat 
βαπτίζειν byvoorbeeld in Handelinge en in die Nuwe-Testamentiese briewe gebruik 
word, dui dit hoofsaaklik op die doop wat Jesus as opdrag net voor sy hemelvaart 
gee (Krentz 2006:34; vgl. Hiebert 1992:743).

die dissipels aan die begin van Jesus se optrede bedien het, 
is die doop wat Jesus instel, ’n doop in Christus (Campbell 
1996:193). Die doop van Johannes en die doop van Jesus 
deur Johannes, asook die doop deur sy dissipels was geen 
koninkryksdoop nie. ‘Jesus’ baptism in Matthew 28 did not 
prepare for the new age; it inaugurated it – when linked with 
the preaching of Jesus’ death and resurrection’ (Doriani 2003: 
39). Spesifiek van dié doop in die Nuwe Testament is dat 
dit bedien word ‘in die Naam van Jesus’ (vgl. Hd 8:16). ’n 
Uitbreiding hiervan kom voor in Matteus 28:19 waar die 
opdrag van Jesus is om te doop ‘in die Naam van die Vader, 
en die Seun en die Heilige Gees’. Die agtergrond waarteen 
die uitdrukking ‘doop in die naam van’ verstaan moet 
word, kom uit die Ou Testament (Koopman 2005:449). In die 
besonder moet gedink word aan die seggenskap wat iemand 
kon uitoefen wanneer sy naam oor iemand anders of oor iets 
uitgeroep is (vgl. 2 Sam 12:28). In die skrywer se klag in Jesaja 
63:19 is daar ’n duidelike parallel tussen die heerskappy van 
God en die uitroep van die Naam van God. God heers oor 
hulle oor wie sy Naam uitgeroep is (Goldingay 2001:360). 
Wanneer iemand gedoop word in die Naam van Jesus, laat 
Jesus sy seggenskap deur die doop geld oor die lewe van 
daardie persoon. Net so geld dit dat iemand wat in die Naam 
van die Drie-enige God gedoop is, onder die seggenskap van 
daardie God staan.

Die gebruik van die voorsetsel εἰς vestig die aandag daarop 
dat die Nuwe Testament nie op doop met of in water fokus 
nie, maar op die doop in of tot ’n persoon (Pretorius 2003:166). 
Ridderbos (1987) skryf:

The words ’baptize in’ (literally’into’) the name of the Father Son 
and the Holy Spirit mean that the subject of baptism is brought 
into fellowship with and under authority of Him in whose name 
he is baptized. (bl. 554)

Die woord ‘naam’ (ὄνομα) word meestal in die Bybel figuurlik 
gebruik om die persoon of wese self aan te dui (Louw & Nida 
1996 [9.19]). In Matteus 28:19 word die dopeling dus verbind 
aan die wese van die Drie-enige God en sy mag. Ὄνομα in 
Matteus 28:19 het die dieper betekenis van mag, heerlikheid, 
majesteit, luister, want Jesus het, ná sy verhoging, ’n Naam 
bo alle name ontvang (Fil 2:9). Wanneer iemand in die naam 
van ’n persoon gedoop word, word hy onder sy mag en 
heerskappy gebring. Die doop in die naam van die Vader 
beteken dat diegene wat die merk van die verbond of van 
die Koninkryk ontvang het, onder sy vaderlike, koninklike 
sorg staan. Die doop in die Naam van die Seun, wat Here 
en Koning is, kan dus as ’n regeringsverandering omskryf 
word. Dit wat in die doop beteken en verseël word, bevry 
die dopeling van die slawerny van die sonde en dood en 
stel hom onder ’n nuwe Koning, onder wie hy vry is om ’n 
nuwe lewe te lei (Floor 1983:29). Deur die doop in die Naam 
van die Heilige Gees word die dopeling onder die gesag, die 
regering, van die Heilige Gees gebring. Die Gees is by magte 
om die hart van die dopeling te verander en te vernuwe (De 
Klerk 2011:378). Elkeen wat gedoop is, of hy dit aanvaar of 
nie, staan onder die gesag van die Drie-enige God. Dit is in 
die doop onmiskenbaar bevestig. Om egter die nuwe gesag te 
erken, vra ’n radikale lewensverandering, ’n nuwe geboorte. 
Dit is die werk van die Heilige Gees.



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 4 of 9

In Handelinge en die Briewe word meestal van die ‘doop in 
die Naam van Jesus’, of ‘doop in Jesus’ gepraat. Handelinge 
2:38 wil ook sê dat die doop mag plaasvind in die Naam van 
Jesus Christus, dit wil sê op grond van die openbaring van 
die persoon van Jesus, omdat die openbaring tot stand gekom 
het in die werk wat Hy volbring het (Versteeg 1983:45). Die 
doop is nie gebaseer op menslike bekering of menslike berou 
nie, maar alleen en uitsluitend op die Naam van Jesus4. Die 
doop gaan ook nie net oor verlossing en reiniging in Jesus en 
die aanvaarding van die Vader se beloftes nie. Dit dui ook 
op die begin én voortsetting van die werk van die Seun van 
God deur sy Gees. Die reinigende werk en die inwonende 
krag van die Heilige Gees word tematies in die doopformule 
in Matteus 28 aangedui (Pretorius 2003:169). Nolland (1999) 
stel dit só: 

The focus now is on what has been achieved in the ministry of 
Jesus: he has fulfilled the role of Son of God and acted out of and 
made present the power of the Spirit of God. Though we find 
ourselves at a point of significant achievement, his work is not 
finished. He will be with those who will from now on act in His 
name. (bl. 79)

In die Trinitariese struktuur van die sewe keer ‘één’ in 
Efesiërs 4:4–6 kom die doop ook voor. In hierdie verse neem 
die Gees, Christus en die Vader die sentrale plek in. Die doop 
word in die reeks Christus, geloof: doop eerstens verbind aan 
Christus en aan geloof. Tog vorm die sewe heilsweldade één 
geheel en kan hulle nie los van mekaar gemaak word nie. Die 
doop staan dus ook hier duidelik in ’n Trinitariese struktuur. 
Cross (1999) voer aan:

It is important to note that baptism is not included within the 
legitimate diversity, but is, evidently, one of the foundations of 
the church’s unity on which the diversity is grounded. (bl. 182) 

Ook in Titus 3:5 is die Trinitariese struktuur in die uitspraak 
oor die doop as bad van die wedergeboorte merkbaar. 
Mawhinney (1987) wys daarop:

In Tit 3:5 Paul reminded Titus that God saved us through the 
‘washing [λουτροῦ] of regeneration’. Although Paul does not say 
‘through the baptism’ the water allusion is clear enough. (bl. 47)

Agter die doop staan God in sy ontferming. Daar sou nie 
van die doop sprake kon wees as God nie in sy ontferming 
redding geskenk het nie. Die doop plaas ons verder in 
verhouding met die verlossingsgebeure in Christus, want 
sy verlossingswerk is die veronderstelling van die doop. Die 
doop vind ten slotte ook sy vervulling in die werk van die 
Gees. Die doop wil voortdurend as sakramentele werklikheid 
die nuwe lewenswerklikheid, wat die Gees geskenk het, laat 
blyk in die lewe van die gedoopte.

Justinus se geskrifte in die eerste eeue van die kerk se bestaan 
lewer ook bewys van die Trinitariese konteks waarin hy die 
doop plaas. Briggman (2009) skryf:

4.Die beste wyse waarop die uitdrukking ‘in die Naam van Jesus’ verstaan kan word, 
word deur Paulus in 1 Korintiërs 10:2 aangedui. Hy praat daar van die Israeliete wat 
gedoop is ‘in Moses’, toe hulle na die uittog uit Egipte deur die Rooi See getrek het. 
ŉ Letterlike verplasing van die Israeliete in Moses is nie hier ter sprake nie (Cross 
1999:185). Paulus bedoel dat die Israeliete deur die deurtog deur die Rooi See ŉ 
doop ontvang het wat hulle aan Moses verbind het (Sparks 2006:659). Synde in 
Moses gedoop, was die Israeliete op Moses aangewese en staan hulle onder die 
gesag van Moses. Die uitdrukking ‘doop in Christus’ verwys daarna dat iemand deur 
die doop verbind word aan Christus, sodat die gedoopte voortaan in elke opsig op 
Christus aangewese is en in alle opsigte onder die seggenskap (gesag) van Christus 
staan (Doriani 2003:40).

... 1 Apol 61, 3 & 10–13 reveal that early Baptismal ceremonies 
involved’a washing in water in the name of God, the Father and 
Ruler of the universe, and of our savior, Jesus Christ, and of the 
Holy Spirit’.5 (bl. 111)

Hoe kan die reformatoriese beskouing van die doop in die 
Naam van die Drie-enige God meewerk om verandering 
te bring? Die Drie-enige God het nie sy skepping verlaat 
nie, maar is steeds getrou as Vader, Seun en Heilige Gees 
herskeppend teenwoordig in die konkrete werklikheid 
waarin ons daagliks leef. Vanuit die sekerheid van die 
Trinitariese werksaamheid in die doop moet afgelei word dat 
die gedoopte geplaas is onder die seggenskap en sorg van die 
Vader, die Seun met sy Koningsheerskappy en die Gees met 
sy begeleiding in die nuwe lewe. Die doop het dus nie net ’n 
individualistiese, soteriologiese, geestelike betekenis nie; dit 
het ook betekenis vir die omvattende Koninkryk van God. 
God plaas die gedoopte deur sy doop in die volle lewe, ook 
in die kerklike en maatskaplike sfere. Die feit dat die Drie-
enige God werksaam is in die doop roep die gedoopte op tot 
reaksie waar ook al Christus as die Koning sy heerskappy 
uitoefen, ook deur vergifnis en versoening.

Die verbondsverhouding word in 
die doop uitgedruk
Die doop is die teken en seël van die Nuwe Verbond. Die 
God van die verbond het die aard en struktuur van die 
verbond bepaal. God neem uit vrye wil ouers en kinders in 
sy verbond op. Hy sluit ’n monopleuriese verbond, want 
agter die verbond lê God se vrye keuse, sy vrye genade, sy 
beskikking oor gelowiges en hul nageslag. Nêrens word in 
die Nuwe Testament aangedui dat die Nuwe Verbond in 
hierdie opsig anders is as die Ou Verbond nie (Voorberg 
2007:336). Mawhinney (1987) sluit hierby aan:

It is widely accepted that when baptism is said to be the sign 
and seal of the covenant, God is understood to be the covenant 
King and the Christian is understood to be the covenant servant. 
(bl. 40)

By die doop word genoem dat God ’n ewige verbond van 
genade met ons oprig. Dit is ’n ewige verbond omdat die 
seëninge wat dit omvat, ewige waarde het. Die verbond is nie 
net ’n saak van tyd nie, maar van ewigheid. Ver bo alles wat 
die tyd bied, gaan die seëninge van die verbond van genade. 
Dit gaan met gedooptes deur die tyd na die ewigheid. Die 
seëninge wat in die doop gegee word, is nou reeds, te midde 
van al die sorge van die tyd, ’n teken van ewige heerlikheid.

Die Here bedien die doop as teken van die afwassing van 
die sonde aan die dopeling en so word die intrede van 
die nuwe lid van die verbond persoonlik bevestig. Die 
gedooptes moet die beloftes van die verbond elk persoonlik 
deur die geloof toeëien, want hulle is alleen deur die geloof 
geregverdig voor God. As sodanig is die doop die basis vir 
die opdrag tot ’n gelowige lewe en het die verbond in sy 
uitwerking ’n dupleuriese karakter (Voorberg 2007:346). Die 

5.1 Apol 61,3: Aanhalings uit Justinus is geneem uit Miroslav Marcovich se Iustini 
Martyris Apologiae pro Christianis (Patristische Texte und Studien 38; Berlin: de 
Gruyter 1994), en Iustini Martyris Dialogus cum Tryphone (Patristische Texte und 
Studien 47; Berlin: de Gruyter 1997).



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 5 of 9

gedoopte ontvang die beloftes van die verbond wat met die 
doop gegee word: vergewing van sonde, die Heilige Gees 
en heiliging. Calvyn beskryf die beloftes só: ‘It is a token of 
cleansing or forgiveness, of dying and being raised with Christ, 
and of our union with Christ’ (Calvin 1960:IV 14.1). Die Ou-
Testamentiese verbondsbelofte is van toepassing op die 
belofte wat in die doop gegee word: ‘Ek sal vir julle ’n God 
wees en julle sal vir my ’n volk wees.’ Calvyn stel dit duidelik 
dat die genadegawes wat objektief in die doop aangebied 
word, subjektief toegeëien moet word deur die geloof. Evans 
(2008:78) konstateer: ‘This dialectic of offer and reception is 
foundational for a proper understanding of Calvin’s doctrine of 
baptism.’ 

Calvyn beklemtoon dat die gedooptes net soveel van 
die beloftes kan verkry as die mate wat hulle dit in die 
geloof toeëien: ‘If we lack faith, this will be evidence of our 
ungratefulness, which renders us chargeable before God, because 
we have not believed the promise given there’ (Calvin 1960:IV 
15.15). Die doop is ook die teken van die eskatologiese 
oordeel, om finaal onder die oordeel van die God van 
die verbond te kom. Om hierdie diep dinamiek van die 
verbond tot uitdrukking te bring, het God die teken en 
seël van die verbond, die doop, ingestel. Aldus Ferguson 
(2009): 

Baptism is not efficacious in an ex opere operato fashion. Yet it is 
not a ’bare’ sign, for it communicates to faith or to unbelief that 
it symbolizes – covenant blessings to covenant faith, covenant 
curses to covenant disobedience. (bl. 99) 

Die doop roep tot geloof, bekering en seën. Wie die genade 
(en die Christus) verwerp, bly onder die goddelike oordeel 
en vervloeking. Soos Calvyn dit stel: ‘The promise no less 
threatens wrath to unbelievers than offers grace to believers’ 
(Calvin 1960:IV.14.14). 

Die doop eis daarom ’n antwoord, ’n respons op die 
inisiërende liefde van God. Die doop roep op tot ’n 
lewenslange verbondsverhouding met God. Die teologiese 
basis vir ’nlewenslange lewe in ooreenstemming met die 
eise van die doop is gegrond op die verwagte hoop wat God 
ons belowe, uitgedruk in ’n soeke na God se heerskappy en 
wat weer neerslag vind in daaglikse lewe van konstante, 
lewende hoop (Thompsett 2004:9). Dit vra ’n verbintenis 
tot lewenslange geloofsvorming deur aanbidding, gebed, 
Bybelstudie, ’n lewe in die geloofsgemeenskap en oefening in 
goeie werke, wat ook vergewing en versoening insluit. Deur 
die werking van die Heilige Gees kan God in, met en deur 
die gedoopte in die samelewing handel om die prosesse van 
vergewing en versoening te bevorder.

Die monopleuriese en dupleuriese karakter van die verbond 
stel die gedoopte in ’n verhouding met God van slaaf 
tot Koning. Die beloftes van die ewige verbond, wat die 
gedooptes in geloof toeëien, bring hulle in beweging om die 
eise van die verbond te gehoorsaam. Die doop roep tot geloof 
en bekering en ’n nuwe lewe in ooreenstemming met die 
beloftes wat ontvang is. Die gedoopte ontvang vergifnis deur 
die omhelsing van die beloftes in geloof en word opgeroep 

om die eis van vergewing na te kom. Vir die gedooptes is hul 
lewe onverpoosde geloofsvorming, wat ook insluit om die 
vergewende Christus se beeld te straal in die vergewing van 
en versoening met ander.

Die doop is ’n doop in Christus se 
dood en opstanding
Bespreking van die doop kan nie geïsoleer word van sy 
breër teologiese konteks van die genade van God, die dood, 
begrafnis en opstanding van Christus en die werk van die 
Heilige Gees nie (Cross 1999:177). Die gedooptes is so innig 
met Christus verbind dat wat met Hom gebeur het in sy dood, 
opstanding en hemelvaart, ook met hulle gebeur. Die doop kan 
in 1 Korintiërs 6:11 die ‘afwassing’ genoem word, omdat die 
doop iemand in verhouding stel met die verlossingsgebeure 
in Christus, waardeur die ou lewe van sonde weggewas is. 
Omdat die doop op die verlossingsgebeure gebaseer is, kan 
die doop self ook ’n afwassing genoem word. 

Die doop in Christus of in die Naam van Christus toon aan 
dat die doop die gelowige aan Christus verbind en onder die 
seggenskap van Christus bring (Rom 6:3,4). Waar Christus 
sy seggenskap oor die gelowige laat geld, kan sonde dit nie 
meer doen nie. Op grond van hul doop in Christus kan die 
gelowiges weet dat hulle vir die sonde gesterf het (Groenewald 
2003:372). Wat openbaringshistories vasgelê is in die een daad 
van Christus se dood en opstanding (geregtigheid), kom 
sakramenteel tot hulle in die doop (Immink 2011:178). Dit 
wil ook prakties in die daaglikse lewe ervaar word. Daarom 
hoort daar altyd tot die doop ’n ‘sodat’. Nadat Paulus die 
doop gekenmerk het as ’n doop in die dood en begrafnis van 
Christus (Rom 6:3,4a), volg dan (vers 4b) ’n ‘sodat’: ‘sodat ons 
’n nuwe lewe kan lei’. Hierdie nuwe lewe word in verband 
gebring met Christus se opstanding. Die doop is op die nuwe 
lewe gerig. Vanuit die doop spoor Christus die dopeling 
kragtig aan tot ’n nuwe lewe (Voorberg 2007:334). Hier en 
nou wil die openbaringshistoriese werklikheid in Christus, 
wat ook die sakramentele werklikheid in die doop is, beleef 
word. Dit moet ook blyk uit ’n vernuwende en geheiligde 
lewe.

Die dood van Christus was nie ’n alleenstaande gebeurtenis 
nie, want daardeur kom die totale ou lewe van die sonde 
tot ’n einde. Só was die opstanding van Christus ook nie 
’n alleenstaande gebeurtenis nie, want daardeur breek die 
nuwe lewe van die geregtigheid deur. Crowley voer aan: 
‘In his resurrection he did not return to life. He broke through it 
into a new state that transcends life as we know it’ (1988:291). In 
Kolossense 2:11,12 is nie sprake daarvan dat die doop daarop 
dui dat ons met Christus begrawe word nie, maar dat die 
gedoopte in verhouding gestel word met die weldaad wat 
uitgedruk word deur die woorde ‘saam met Hom begrawe 
is’ (Campbell 1999:283). In die doop is iemand nie net saam 
met Christus begrawe nie, maar ook saam met Christus 
opgewek (Crowley 1988:291). Ook hier is die ‘opgewek 
word’ in openbaringshistoriese sin bedoel. Die gedagte van 
opwekking saam met Christus sien op die deurbraak van ’n 



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 6 of 9

nuwe bestaanswyse in en deur die opstanding van Christus 
– die aanbreek van die verlossingstyd. Die verlossing wat 
gegee is en waarna die doop wys, word deur die geloof 
beleef. Hierdie openbaringshistoriese werklikheid word op 
sakramentele wyse aan ons geskenk in die doop (Immink 
2011:178). Die doop wys terug na die openbaringshistoriese 
werklikheid in Christus en ontleen daaruit wat die doop 
is. Die Eerste brief van Petrus, soms beskryf as ’n preek 
oor die doop, toon in hoofstuk 3:21 aan dat die betekenis 
van die doop lê in ’n bede tot God om’n nuwe lewe deur 
die opstanding van Christus (Harrington 2001:74). Dit 
verteenwoordig ’n ondergang van die ou lewe asook 
’n opstanding tot ’n nuwe lewe (Burrows 1999:114)6. 
Colwell beskou dit as: ‘Baptism is prospective rather than 
retrospective; its focus is on the present and future rather than 
on the past’ (1999:218). Wanneer die gemeente leef uit die 
openbaringsgebeure sal die nuwe lewe van vergewing en 
versoening in die onderlinge verhoudinge in die gemeente 
deurwerk (vgl 1 Kor 6:11).

Omdat die doop ’n doop is in Christus se dood, begrafnis 
en opstanding het die gedoopte deur die geloof deel aan 
die afsterwing van die sonde en die opstanding van die 
nuwe lewe. Die doop kan daarom energie gee en effek 
hê op die gedooptes se besef dat hulle die ou lewe van 
onvergewensgesindheid en onversoenlikheid afgesterf het. 
Die nuwe lewe wat die gedoopte lei, is die lewe van Christus. 
Daarom kan die gedooptes opgeroep word om Christus na 
te volg deur die naaste te vergewe, met hulle, waar nodig, te 
versoen en om versoening te bedien.

God se vergifnis en versoening in 
die doop roep die gedoopte om te 
vergewe
In die Nederlandse Geloofsbelydenis bely die reformatoriese 
kerke in artikel 34 onder andere: ‘Hierdie doop is nie alleen 
nuttig solank die water op ons is en ons dit ontvang nie, maar 
ook vir ons hele lewe’. Die doop is bevestiging daarvan dat 
God in Christus vergewe en verhoudinge herstel (versoen) 
en dat dit geld dwarsdeur die lewe van die gedoopte, wat 
hierdie beloftes gelowig omhels en toeëien. Een van die 
belangrikste kontoere van Calvyn se teologie oor die doop 
is sy beklemtoning dat die doop ’n hoeksteen is van die 
Christelike lewe. Calvyn (aangehaal deur Witvliet 1997) 
verklaar die doop as ’n teken van beide regverdigmaking en 
heiligmaking: 

Justification is the acceptance with which God receives us into 
his favor as righteous and which consist the remission of sins 
and the imputation of Christ’s righteousness. Christian life is a 
true turning of our life to God, a turning arises from a pure and 
earnest fear of him and which consist in the mortification of our 
flesh and of the old man, and in the vivification of the Spirit. (bl. 154)

6.In 1 Korintiërs 10:1,2 word die Christelike doop vergelyk met die doop van die volk 
in Moses. Die doop in Moses was ŉ doop in die wolk en in die see. Positief is die 
doop as doop in die wolk van beskerming en leiding van God en negatief is die 
doop as doop in die see van bevryding uit die slawerny van Egipte. Hierdie inhoud 
van die doop van Moses wys tipologies heen na die doop in Christus. Die positiewe 
wys tipologies heen na die gawe van die Gees as die positiewe aanduiding van die 
inhoud van die nuwe lewe op grond van die verlossingsgebeure in Christus. Die 
negatiewe element wys tipologies heen na die bevryding uit die slawerny van die 
sonde as negatiewe aanduiding van die inhoud van die nuwe lewe op grond van die 
verlossingsgebeure in Christus.

Gedoopte gelowiges kan met vertroue terugkyk na God se 
beslissende werk in Christus ten bate van hulle, maar moet 
ook bewus wees hoe daardie werk behoort voort te duur 
dwarsdeur die Christelike lewe. Die waarde van die doop 
lê oop vir die hele lewe, omdat die belofte wat daarin gedra 
word voortdurend van krag is (Witvliet 1997:156). Old (1992) 
skryf:

The essence of the Reformed understanding of baptism is the 
belief that it is a prophetic sign. It is a sign under which the whole 
of life is to be lived. Our baptism is always with us, constantly 
unfolding through the whole life. (bl. 179)

Die doop is self ’n handeling van God, maar een met 
onmiskenbare implikasies vir die lewe van die gedoopte. 
Omdat die roeping tot vergifnis en versoening ’n belangrike 
deel uitmaak van die Christelike lewe, behoort die doop 
daarop ’n effek te hê.

Een van die belangrikste Skrifgedeeltes waarin die doop aan 
die vergewing van sonde verbind word, is Handelinge 2:38. 
Petrus lewer sy rede net na die uitstorting van die Heilige 
Gees en roep sy gehoor op om hulle te bekeer en laat doop 
in die Naam van Jesus Christus tot vergewing van sondes. 
Handelinge 2:38 sê dat die doop mag plaasvind op die basis 
van die openbaring van die persoon van Jesus. Die teks 
noem dat die doop plaasvind tot vergewing van sonde. Hier 
is nie sprake van ’n outomatiese of magiese verlening van 
die vergifnis van sonde deur middel van die doop nie. In 
die voorsetsel ‘tot’ word ’n rigting aangedui. Die doop stel 
die dopeling in relasie tot die vergewing van sonde deurdat 
in die doop die vergewing van sonde afgebeeld en toegesê 
word. McIntyre (1996) skei doop en vergewing van sonde: 
Hy sê: 

The best textual evidence supports the presence of ὑμῶν as a 
modifier of ‘sins’ in Acts 2:38. New Testament syntax supports 
this position as well. Concerning the antecedent of ὑμῶν, there 
is no evidence to support the contention that ‘forgiveness of 
sins’ modifies the command to be baptized. In other New 
Testament passages on forgiveness, repentance, and water 
baptism, it becomes increasingly difficult to find support for 
the doctrine of baptismal regeneration. Of course this does not 
dilute the significance of Christian water baptism, for the idea 
of an unbaptized Christian is simply not entertained in the 
New Testament. Today, as then, baptism remains a unique 
testimony of the life-transforming change brought about by the 
regenerating work of the Holy Spirit in the believer. In water 
baptism a believer identifies with Jesus Christ in an action that 
symbolizes the shared experience of death and resurrection with 
and in Him. (bl. 62)

Teenoor McIntyre beweer Camp (1997) tereg: 

Since ἕκαστος can serve as the antecedent of a plural personal 
pronoun, Mclntyre’s reliance on the rule of concord to separate 
baptism and forgiveness in Acts 2:38 is misguided. Indeed, 
virtually all scholars acknowledge some kind of linkage between 
the two in this verse. Even A. T. Robertson, who vigorously 
denied that baptism has any role in the forgiveness of sins and 
whom Mclntyre cites as an authority on the rule of concord, 
accepted the syntactical relationship between εἰς ἄφεσιν τῶν 
ἁμαρτιῶν ὑμῶν and βαπτισθήτω in Acts 2:38. (bl. 42)

Bekering word ook in Handelinge 2:38 genoem, want vergifnis 
van sonde en bekering staan nie los van mekaar nie. Na die 



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 7 of 9

uitstorting van die Heilige Gees kon die apostels preek dat 
die nuwe tyd aangebreek het en dat die vergifnis van sonde 
(as kenmerk daarvan) deur die geloof ’n werklikheid geword 
het. Die doop dui aan dat God die sondaar vergewe het. Soos 
die doop die gedoopte in verhouding stel met die vergifnis 
van sonde, so stel die doop die gedoopte ook in verhouding 
met die Heilige Gees. Die gedoopte is nou by implikasie 
afgesonder vir God en moet voortaan ’n nuwe lewenstyl 
handhaaf wat ooreenkom met die nuwe verlossingstyd. 
Die Heilige Gees baar lewensvernuwing en getuig só van 
die feit dat ons gedoop is. Die Heilige Gees maak tot ’n 
lewenswerklikheid wat in die doop as ’n sakramentele 
werklikheid tot ons kom (vgl. Tit 3:5). Deur die werking van 
die Gees, wat uitgaan van die Vader en die Seun, kan God 
in, met en deur die gedoopte in die samelewing handel om 
die prosesse van vergifnis en versoening te bevorder. Jones 
(1995) konstateer: 

Forgiveness is not so much a word spoken, and action 
performed, or a feeling felt as it is an embodied way of life in an 
ever-deepening friendship with the Triune God and with others 
... it ought to be focused on the reconciliation of brokenness, the 
restoration of communion—with God, with one another, and 
with the whole Creation. (bl. 5)

Schweitzer (2010:833) haal Webster se definisie van 
vergewing in sy New Universal Unabridged Dictionary (1983) 
aan as ‘to give up resentment against or the desire to punish, to 
cancel a debt, to pardon, to absolve or release, and to exonerate’... 
Watts (2004) vestig ons aandag daarop: 

... forgiveness of the bible [sic] is at least as much about a promise 
for the future. One may infer here, a hope for the future that 
implies reconciliation or the restoration of relationship and 
communion with God. I connect this to my understanding of 
what it means to be baptized insofar as living into the promises 
of my baptism is a process intertwined with God’s promises of 
forgiveness. (bl. 67)

Watts (2004) maak die gevolgtrekking:

By giving and receiving forgiveness, we extend God’s kingdom 
and make his presence among us a more tangible reality. The 
practice of forgiveness can, in that sense, be a sacrament of the 
presence of God. (bl. 68)

Mouton (2001) beskryf versoening verder soos volg: 

I nevertheless deliberately suggest ‘reconciliation’ as an 
encompassing term for processes of personal, communal, 
societal and cosmic healing. For the Christian tradition, 
‘reconciliation’ (wholeness, integrity) is the result of God’s 
radical presence in this world, through Jesus Christ and the 
Spirit. As a rich and authoritative resource – deeply embedded 
within biblical traditions – it represents a counterfoil for every 
form of alienation, exclusion and power abuse. ‘Reconciliation’ 
(whether between God and human beings, people within and 
amongst themselves and the earth) originates from God, and 
finds its ultimate reference in the power of God’s healing love 
and compassion. As such it constitutes the heart of the Christian 
community’s identity, and needs to be continuously reopened, 
remembered, revitalised, and reclaimed. (bl. 118) 

Van die doop gaan ’n appèl uit en in die doop word die 
gedoopte op die vaste grond van God se beloftes geplaas 

(Immink 2011:181). Die gedooptes word nie aan hul eie lot 
oorgelaat nie, want hulle word in ’n geloofsgemeenskap 
ingelyf. Daarom ontvang die gedoopte nadere onderrig. 
Christus beveel immers in Matteus 28:19: ‘en leer hulle om 
alles te onderhou wat Ek julle geleer het’. Dit sluit vergifnis en 
die bediening van versoening in, want dít veral het Christus 
met sy dood en opstanding geleer (Voorberg 2007:394). 

Die gedooptes word by elke doop herinner dat hulle na die 
nasies gestuur is om dissipels te maak. Thompsett merk op: 
‘The request here is not for volunteers. It is, as God’s adopted own, 
to follow Jesus (2004:16).’ Daar is nie plek vir blote toeskouers 
by die bediening van die doop nie. Almal word weer geroep 
om ’n gemeenskap van diensknegte te wees, om versoening 
te bedien. Onderrig in die betekenis van die doop is van groot 
belang. Dit kan by elke bediening van die doop herhaal word, 
ook by die prediking uit gedeeltes wat oor die doop handel, 
asook in Bybelstudie, wat die dele uit die Belydenisskrifte 
insluit. Om aan voorstelle hieroor reg te laat geskied, sal’n 
volledige wetenskaplike artikel verg.

Die doop is ’n momentele ervaring, maar ook ’n roeping om 
meer en meer na die beeld van Christus verander te word. 
Westerfield Tucker (2011) voer aan:

Forgiveness received is also to be forgiveness extended, 
modeling to the neighbor and to the world the cruciform pattern 
of life in Christ, and bearing witness to the baptismal ministry of 
reconciliation. (bl. 11)

Die identifisering van die gedooptes met die vreugde en 
pyn van die naaste, en hul betrokkenheid in die stryd om 
die menswaardigheid van die agtergeblewene en die arme, 
behoort tot die roeping van die gedoopte. Westerfield Tucker 
(2011) beklemtoon dit só:

The Christian life is thus a baptismal life, lived out in the royal, 
priestly and prophetic community that is the church wherein the 
spiritual gifts bestowed for service in the church and the world 
are exercised. Christian ministries of reconciliation and justice 
are defined by baptism and belong to the baptismal vocation; 
the eschatological vision that compels these ministries is rooted 
in the paschal mystery into which the baptized have been 
incorporated and continue to participate. (bl. 12) 

Die doop is ’n bevestiging daarvan dat God die gedoopte 
in Christus vergewe en met Hom versoen. Die betekenis 
en effek van die doop op gedooptes word lewenslank in 
hul nuwe lewe ontvou. Die doop tot vergifnis van sonde 
het implikasies vir die nuwe lewe wat met Christus se 
opstanding deurgebreek het en deur die geloof werklikheid 
in die gedoopte se lewe geword het. Vergifnis van die naaste 
en versoening met die naaste is wesentlike aspekte van 
hierdie nuwe lewe. Deur die werking van die Heilige Gees 
kan God met die gedoopte handel om die dinamiese werking 
van vergewing en versoening in die samelewing te bevorder. 
Die vergifnis wat die gedoopte ontvang, word ’n roeping om 
vergifnis te soek en versoening te bedien.



Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 8 of 9

Skriftuurlike vertrekpunte oor doop 
en versoening in die Suid-Afrikaanse 
samelewing
1.	 God se handeling in die doop verseker die gedoopte se 

vergifnis en versoening, en so kan die gedooptes agente 
word van vergewing en versoening in die konteks waarin 
hulle lewe.

2.	 Vanuit die sekerheid van die Trinitariese werksaamheid in 
die doop moet afgelei word dat die gedoopte geplaas is 
onder die seggenskap en sorg van die Vader, die Seun met 
sy Koningsheerskappy en die Gees met sy begeleiding in 
die nuwe lewe. Die feit dat die Drie-enige God werksaam 
is in die doop roep die gedoopte op tot reaksie waar ook al 
Christus as die Koning sy heerskappy uitoefen, ook deur 
vergifnis en versoening.

3.	 Die monopleuriese en dupleuriese karakter van die 
verbond stel die gedoopte in ’n intieme verhouding met 
God. Die gedoopte ontvang vergifnis deur die omhelsing 
in geloof van die verbondsbeloftes en word opgeroep om 
die verbondseis van vergewing na te kom.

4.	 Omdat die doop ’n doop is in Christus se dood, begrafnis 
en opstanding het die gedoopte deur die geloof deel aan 
die afsterwing van die sonde en die opstanding van die 
nuwe lewe. Die doop kan daarom energie gee en effek 
hê op die gedooptes se besef dat hulle die ou lewe van 
onvergewensgesindheid en onversoenlikheid afgesterf 
het en dat hulle opgeroep word om Christus na te volg 
deur die naaste te vergewe, met hulle waar nodig te 
versoen en om versoening te bedien.

5.	 Die doop is ’n bevestiging daarvan dat God die gedoopte 
in Christus vergewe en met Hom versoen. Die vergifnis 
wat die gedoopte ontvang, word ’n roeping om vergifnis te 
soek en versoening te bedien. Deur die werking van die 
Heilige Gees kan God met die gedoopte handel om die 
dinamiese handelinge van vergewing en versoening in die 
samelewing te bevorder. 

6.	 Die doop tot vergifnis van sonde het implikasies vir die nuwe 
lewe wat met Christus se opstanding deurgebreek en deur 
die geloof werklikheid in die gedoopte se lewe geword 
het. Vergifnis van die naaste en versoening met die naaste 
is wesentlike aspekte van hierdie nuwe lewe.

Aan die hand van hierdie ses prinsipiële uitgangspunte 
kan in twee opvolgende artikels kwalitatiewe empiriese 
onderhoude gevoer word. In wisselwerking tussen die 
empiriese gegewens en prinsipiële gegewens (soos vasgestel 
in hierdie artikel) kan tot strategieë gekom word om die 
probleem op te los.

Erkenning
Mededingende belange
Die outeur verklaar hiermee dat hy geen finansiële of 
persoonlike verbintenis het met enige party wat hom nadelig 
kon beinvloed in die skryf van hierdie artikel nie. 

Literatuurverwysings
Briggman, A., 2009, ‘Measuring Justin’s approach to the spirit: Trinitarian conviction 

and binitarian orientation’, Vigiliae christianae 63(2), 107–137. http://dx.doi.
org/10.1163/157007208X377274

Burrows, E.W., 1999, ‘Baptism in Mark and Luke’, in S.E. Porter& A.R. Cross (eds.), 
Baptism, the New Testament and the church. Historical and contemporary studies 
in honour of R.E.O. White, Journal for the study of the New Testament, suppl. ser. 
171.

Calvin, J., 1960, Institutes of the Christian Religion, transl. F.L. Battles, Philadelphia, 
Westminster Press. 

Campbell, R.A., 1996, ‘Jesus and his baptism’, Tyndale Bulletin 47(2),191–214. 

Campbell, A., 1999, ‘Dying with Christ. The origin of a metaphor’, in S.E. Porter & 
A.R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the church. Historical and 
contemporary studies in honour of R.E.O. White, Journal for the study of the New 
Testament, suppl. ser. 171.

Camp, A.L., 1997, ‘Re-examining the rule of concord in Acts 2:38’, Restoration 
Quarterly 39(1), 37–42.

Colwell, J.E., 1999, ‘Baptism, conscience and the resurrection: a reappraisal of 1 Peter 
3:2’, in S.E. Porter & A.R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the church. 
Historical and contemporary studies in honour of R.E.O. White, Journal for the 
study of the New Testament, suppl. ser. 171.

Cross, A.R., 1999, ‘One baptism (Ephesians 4:5): a challenge to the church’, in S.E. 
Porter & A.R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the church. Historical 
and contemporary studies in honour of R.E.O. White, Journal for the study of the 
New Testament, suppl. ser. 171.

Crowley, J., 1988, ‘Baptism as eschatological event’, Worship 62(4), 290–298.

De Klerk, B.J., 2011, ‘Jesus se gesaghebbende prediking as onderbou van sy opdrag 
om te gaan doop’, In die Skriflig 45(2&3), 361–384. http://dx.doi.org/10.4102/
ids.v45i2&3.19 

De Villiers, J., 2004, Tweede doop dalk bekyk vir volwassenes, Beeld, 15 Oktober, 
2004, bl. 3.

Doriani, D.M., 2003, ‘Matthew 28:18–20 and the institution of baptism’, in G. 
Strawbridge (ed.), The case for covenantal infant baptism, pp. 30–48, P & R 
Publishing, Phillipsburg, New Jersey. 

Evans, W.B., 2005, ‘Really exhibited and conferred ... in his appointed time: baptism 
and the new Reformed sacramentalism’, Presbyterion 31(2), 72–88.

Ferguson, S.B., 2009, ‘Infant baptism view’, in D.F. Wright (ed.), Baptism. Three views, 
pp. 95–115, Green press initiative, Downers Grove.

Floor, L., 1983, Die heilige doop in die Nuwe Testament, Potchefstroomse Teologiese 
Publikasies, Potchefstroom.

Goldingay, J., 2001, Isaiah, New international Biblical commentary, Hendrickson 
Publishers, Peabody.

Groenewald, J., 2003, ‘The foundation, value and meaning of baptism in the New 
Testament’, Hervormde Teologiese Studies 59(2), 367–383. http://dx.doi.
org/10.4102/hts.v59i2.662

Harrington, D.J., 2001, The church according to the New Testament: What the wisdom 
and witness of early Christianity teach us today, Sheed & Ward, Franklin. 

Heitink, G., 1999, Practical theology: history, theory, action domains, transl. R. 
Bruinsma, Eerdmans, Grand Rapids. 

Hiebert, D.E., 1992, ‘An expository study of Matthew 28:16–20’, Bibliotheca Sacra 
149(595), 338–354.

Immink, F.G., 2011, Het heilige gebeurt. Praktijk, theologie en traditie van de 
protestantse kerkdienst, , Uitgeverij Boekencentrum, Zoetermeer.

Jones, G., 1995, Embodying forgiveness: A theological analysis, Grand Rapids, 
Eerdmans.

Koopman, N., 2005, ‘Who am I or whose am I? Christian baptism and identity’, 
Nederduitste Gereformeerde Teologiese Tydskrif 46(3&4), 448–457.

Krentz, E., 2006, ‘“Make disciples”: Matthew on evangelism’, Currents in Theology and 
Mission 33(1), 23–41.

Louw, J.P. & Nida, E.A., 1996, CD-ROM, Greek-English lexicon of the New Testament, 
based on semantic domains, Libronix Digital Library System 2001, New York.

Mawhinney, A., 1987, ‘Baptism, servanthood and sonship’, Westminster Theological 
Journal 49(1), 35–64. 

McIntyre, L.B., 1996, ‘Baptism and forgiveness in Act 2:38’, Bibliotheca Sacra 153, 
53–62.

Mouton, E., 2001, ‘A Rhetoric of Theological vision on scripture’s reorienting power in 
the liturgy of (social) life’, Neotestamentica 35(1–2), 111–127.

Nolland, J., 1999, ‘In such a manner it is fitting for us to fulfil all righteousness’: 
Reflections on the place of baptism in the Gospel of Matthew’, in S.E. Porter & 
A.R. Cross (eds.), Baptism, the New Testament and the church. Historical and 
contemporary studies in honour of R.E.O. White, Journal for the study of the New 
Testament, suppl. ser. 171. 

http://dx.doi.org/10.1163/157007208X377274
http://dx.doi.org/10.1163/157007208X377274
http://dx.doi.org/10.1163/157007208X377274
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v45i2&3.19
http://dx.doi.org/10.4102/ids.v45i2&3.19
http://dx.doi.org/10.4102/hts.v59i2.662
http://dx.doi.org/10.4102/hts.v59i2.662
http://dx.doi.org/10.4102/hts.v59i2.662


Original Research

doi:10.4102/ve.v34i1.725http://www.ve.org.za

Page 9 of 9

Odendaal, F.F. & Gouws, R.H. (reds.), 2005, Verklarende Handwoordeboek van die 
Afrikaanse Taal (HAT), Pearson Education South Africa, Kaapstad, 5de uitg., bl. 
1194. 

Old, H.O., 1992, The shaping of Reformed baptismal rite in the Sixteenth century, 
Eerdmans, Grand Rapids.

Osmer, R.R., 2008, Practical Theology – An Introduction, Eerdmans, Grand Rapids. 

Pretorius, J., 2003, ‘Die groot fokus, die groot gebod en die groot opdrag as sleutels 
in ’n model vir gemeentebou’, PhD-proefskrif, Potchefstroomse Universiteit vir 
Christelike Hoër Onderwys, Potchefstroom (nou Noordwes-Universiteit).

Ridderbos, H.N., 1987, Matthew. Bible student’s commentary, Zondervan, Grand 
Rapids. 

Schweitzer, C.L.S., 2010, ‘“For-giving” and forgiving: Process and practice in pastoral 
care’. Pastoral Psychology 59, 829–842. http://dx.doi.org/10.1007/s11089-010-
0293-8

Sparks, K., 2006, ‘Gospel as conquest: Mosaic typology in Matthew 28:16–20’, Catholic 
Biblical Quarterly 68(4), 651–663.

Thompsett, F.H., 2004, ‘Baptismal living: steadfast covenant of hope’, Anglican 
Theological Review 86(1), 9–18.

Versteeg, J.P., 1983, De doop volgens het Nieuwe Testament, in Van’t Spijker, J.P., 
Rondom de doopvont. Leer en gebruik van de heilige doop in het Nieuwe 
Testament en in de geschiedenis van de westerse kerk, Uitgeverij De Groot 
Goudriaan, Kampen. 

Voorberg, P.L., 2007, Doop en kerk. De erkenning, door kerkelijke gemeenschappen, 
van de elders bediende doop, Uitgeverij Groen, Heerenveen.

Vorster, J.M., 2011, Menswaardigheid, versoening en vergiffenis, Potchefstroomse 
Teologiese Publikasies, Potchefstroom.

Waddell, P., 2009, ‘Ordained by Christ in his church: Jesus and baptism’, Theology 
112(866), 83–91.

Watts, F., 2004, ‘Christian theology’, in F. Watts & L. Gulliford (eds.), Forgiveness in 
context: Theology and psychology in creative dialogue, pp. 50–68, T. & T. Clark, 
New York. 

Westerfield Tucker, K.B., 2011, Presidential address. Societas Liturgica congress, 
Reims, France, 11 August 2011.

Witvliet, J.D., 1997, ‘Baptism as a sacrament of reconciliation in the thought of John 
Calvin’, Studia Liturgica 27(2), 152–165.

Wright, D.F., 1989, ‘The meaning of reference of “one baptism for the remission of 
sins” in the Niceno-Constantinopolitan Creed’, Studio Patristica 19, 281–285.

http://dx.doi.org/10.1007/s11089-010-0293-8
http://dx.doi.org/10.1007/s11089-010-0293-8
http://dx.doi.org/10.1007/s11089-010-0293-8

